IVETE LARA CAMARGOS WALTY

LUIZ CLÁUDIO VIEIRA DE OLIVEIRA

ORGANIZADORES

12

# ENSAIOS DE SEMIÓTICA

CADERNOS DE LINGUISTICA E TEORIA
DA LITERATURA

# ENSAIOS DE SEMIOTICA Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura

Conselho Editorial da Revista Eneida Maria de Souza Ivete Lara Camargos Walty Luiz Cláudio Vieira de Oliveira Nancy Maria Mendes

Departamento de Binguistica e reoria da Biteratura Ano VI - Número 12 - Dezembro de 1984 Belo Horizonte - Minas Gerais - Brasil

richa catalográfica

Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura - ENSAIOS DE SEMIÓTICA/ Departamento de Lingüística e Teoria da Literatura da Faculdade de Letras da UFMG/6(12), dez. 1984

Belo Horizonte: Faculdade de Letras da UFMG.

Periodicidade: anual

Teoria da Literatura - Semiótica 2.
 Semiótica - Teoria da Literatura.
 CDD 801

Endereço para correspondência

Dept? de LingüÍstica e Teoria da Literatura - Sala 448 Faculdade de Letras da UFMG

Campus da U.F.M.G. - Av. Antônio Carlos - Pampulha 30000 - Belo Horizonte - M.G.

A Cora Coralina, mulher poesia poeta maior.

Lieria (C

# SUMÁRIO

| Prefacio                                    | 7    |
|---------------------------------------------|------|
| AIMARA DA CUNHA RESENDE                     |      |
| Farewell to the "Angelus"                   | 9    |
| ANA MARIA DE ALMEIDA                        |      |
| A metamorfose de Cupido.                    |      |
| O discurso erôtico de Casímiro de Abreu     | 21   |
| ARMANDO EDSON GARCIA                        |      |
| HILMA RANAURO                               |      |
| VERA LÚCIA DE CARVALHO CASA NOVA            |      |
| Y Juca Pirama. Estruturação                 | 59   |
| ENEIDA MARIA DE SOUZA                       |      |
| A comédia da escrita                        | 77   |
| IVETE LARA CAMARGOS WALTY                   |      |
| Reflexões sobre a poesia                    | 93   |
| JOHNNY JOSÉ MAFRA                           |      |
| O canto VI da <u>Eneida</u>                 |      |
| A descida aos infernos                      |      |
| ou                                          |      |
| A prefiguração da História de Roma          | 1.03 |
| JORGE FERNANDES DA SILVEIRA                 |      |
| Poesia 61 - Um acontecimento na             |      |
| história da poesia do século XX em Portugal | 121  |
| LÚCIA CASTELLO BRANCO                       |      |
| SONIA QUEIROZ                               |      |
| Poesia feminina brasileira atë os anos 20:  |      |
| uma ilustre desconhecida                    | 145  |
| MARIA HELENA RABELO CAMPOS                  |      |
| A fala do poder e o poder da fala           | 159  |
| MARIA LUIZA RAMOS                           |      |
| Alem do principio da imaginação             | 1.79 |

| NANCY MARIA MENDES                 |     |
|------------------------------------|-----|
| Humor em poemas de João Cabral     | 203 |
| POESIA                             |     |
| ANGELA SENRA                       | 217 |
| LUIZ CLÂUDIO VIEIRA DE OLIVEIRA    | 223 |
| MARIA DAS GRAÇAS RODRIGUES PAULINO | 229 |

#### PREFACIO

Neste número de Ensaios de Semiótica, dedicado à Poesia, inaugura-se um novo estágio de nossa Revista, com a determinação de um tema a ser explorado. Tal atitude, porém, não implica na restrição à pluralidade de abordagens analíticas. Pretende-se, pois, abrir um espaço para a reflexão diversificada e enriquecedora do fenômeno poético.

Os ensaios aqui publicados variam desde o estudo da Encida de Virgílio, até a poesia popular, de Patativa do Assaré, buscando captar as diversas faces da manifestação poética no tempo e no espaço.

Os poemas, de autoria de professores deste Departamento, experimentam o fazer poético, unindo a teoria à prática.

I.L.C.W.

L.C.V.O.

Dezembro de 1984.

#### AIMARA DA CUNHA RESENDE

# FAREWELL TO THE "ANGELUS"

#### RESUMO

Partindo da análise paradigmática dos dois textos, este estudo busca mostrar como e quando os dois autores se mantêm num mesmo plano, ou se separam, deixando claros o envolvimento e a nostalgia, em Drummond, opostamente ao afastamento e à ironia, em Eliot.

#### ABSTRACT

This study analyses the paradigmatic construction of the two texts and aims to show where and when the two authors remain on the same level or move apart, when one can clearly see the involvement and nostalgia, in Drummond, opposed to Eliot's detachment and irony.

As T.S. Eliot himself has put it in his essay "Tradition and the Individual Talent", literature is made up of works which are both and at the same time atemporal and individual. In this way the good writer is not the one who creates something thoroughly new, but he who recreates art out of what has been the theme of previous or foreign masterpieces; and his recreation is quite original, as its originality comes from different aspects not touched upon before. That is the individual within the traditional, the personal and present form within what belongs to all times and may thus be the token of one special time. That means situating the here and now in the gallery of those artists already sanctioned in the far away and past.

From this point of view I shail try to study Eliot's "Prelude I" in comparison with Carlos Drummond de Andrade's "Anoitecer".

Tradition is present in the theme of both poems: holiow and inactive twentieth century man, living in an industrialized, stifling, distressing world; urban life conditioning this man, as opposed to rural and/or past life, connotative of peace and human spirituality.

The "individual" quality of a work of art is to be seen through the author's stance, the way he becomes involved in or detached from what he presents as his creative technique. According to this position, I propose to analyse the above mentioned poems on three levels.

LEVEL A - The level of contemporary industrial society.

LEVEL B - The level of present rural society or, more likely, past rural life.

LEVEL C - The level of the author's stance.

į

One will notice that level A absorbs level B entirely in both authors; levei C is also taken in by level A in Drummond only, whereas Eliot keeps it to itself within the paradigmatic structure of his poem.

Both "Prelude I" and "Anoitecen" begin with the idea of dusk, which is to be seen in Drummond by means of the opposition between levels A and B. As he starts off from the connoted feeling of twilight, which has existed in other times and in rural life — this connotation is metonimically suggested by "bell" ("e a hora em que o sino toca") —, followed by the opposition created through the horns and sirens, the poet offers us a clear vision of our modern world, when he makes use of the shifter "aqui"; in this world there is no place either for peace

or for a happy, willing return to home, as it used to be in the past and/or in the country ("mas aqui não hã sinos").

Eliot creates the opposition not by means of levels A and B, but through inversion, using, also, a metonimic process ("Aleaks" substitute for people who eat them), as people become things and things become people. There is no human being voluntarily preparing his meals; there is only meal itself, present there, synaesthetically, as something man must have in order to go on living. It is quite obvious at this point in the poem, that human beings have been turned into robots. Dusk, in Eliot, stands for vegetative life from the very beginning, whereas in Drummond's work the idea of twilight is still predominantly nostalgic; this idea, I believe, still conveys intensely some feeling of loss, of inmost religious spirituality and meditation which are found in verse 1.

Level A becomes obvious, in Drummond, after the shifter. Man is not an authentic being, master of his own will; he is merely some meaningless creature, choked up with modern industrialized society. This society, metonimically represented by horns sirens, isolates man inside the crowd ("somente Massification stifles him, makes him feel anguish. His emotions are conveyed to the reader by means of semantic prolongations and continuity ("apitos, aflitos, pungentes, tragicos"); should notice the way the formal content of the noun is reinforced by the epithets, through some "crescendo" which starts at "aflitos", passes by "pungentes" - obviously more meaningful reaches "tragicos" - this last one containing very deep intensity. Human anguish is present in the use of these epithets. Anguish is such that is suffocates man, as I have said before. This feeling is perfectly clear in the last verse of the stanza. That is the moment when man stops being human owing his isolation (absence of what there should be in common) is suggested by "escure segrede". Things are given life asphyxlate him ("uivando escuro segredo"). The verb "uivar", used for animals, is in itself indicative of some entanglement of men and beasts. This howling uttered here by horns and sirens conveys all the tragic sense of one's being alive in a mechanized society. This is the only verb indicative of any utterance. Bitter irony, this utterance is that of things, not even of animals. And what they utter is the threat of their own destructive rebound brings forth the possibility of danger which seems to in vacancy. This idea of some frightening sound echoing in the nothingness of man's life is produced by the alliteration of the low - e - after the nasal sound of the verb "ulvando".

Identical sensation of asphyxia and anguish through isolation is to be found in Eliot. The word "passageways" suggests, metaphorically, some sort of narrowing down, closing in lack of liberty taking hold of the man who goes back home, like an animal, perhaps only to get fed. In an extended metaphor ("six o'clock") the poet shows slavery to routine symbolically marked by the clock which ambiguously defines ordinary duties/time. Here, too, there is no voluntary return to home, no search for peace or spirituality, no cozy fireside; there is only routine, aimlessness. Time acquires deep significance when the hour told by the bell resounds all by itself in the line:

# "Six o' clock"

Time is the only master. This significance is reinforced by the rhythm, for the line is written in amphimacer, as opposed to the lamble rhythm which is constant in the first two lines. This reinforcement is extended to the visual layer, for this is exactly the shortest line in the poem. After the pause following third line Eliot brings forth the symbol of 20th century anguish and emptiness ("the burnt-out ends of smoky days") and the image of man, the same man who tries to find in smoking substance to fill in the hollowness in him; it is an escape from solitude and annhilation. Coming closely after the "staccato" sound of the clock, the image of smoke seems to be rarefied takes on the representation of modern cities, smoky stifling polution. Thus in the fourth verse of the poem the end of the day is made one with the end of the human wno negates himself, maybe unconsciously, by merging into nothingness.

In the 2<sup>nd</sup> stanza of "Anoitecen" Drummond goes back to opposition of levels A and B when, by making use of process seen in the first stanza, he declares that "e a hora que o passaro volta". The bird would be, ambiguously, the image of rural life, non-existent "here" and of the lost freedom - lost because "...de hā muito não hā pāssaros", which may be seen corresponding to the same lack of liberty expressed in "passageways" and "six o clock". The poet of Fazendeiro opposes the rural to the urban level, and once depersonalizes man, who becomes unconscious and a robot, part of mass society. The epithet "compactas" reinforces the idea massification, conveyed by "multidoes"; man individual. Being a thing, a cog-wheel in the machine, he slides, worn out. The use of the simile creates, then, the intustrialized society, through the grease ("espesso oleo") which

represents this society and by means of the verb "impregnate" denotative of saturation, The present world, industrial world, dominates over man entirely, in the same way as the hours do in Eliot.

This opposition between levels A and B, which shows life as being the absence one would like to change into presence, is quite obvious in Drummond and becomes subtler in the author of Four Quartets, in lines 5, 6, and 7, when he alludes to nature, through the synecdoque - the "gusty shower" grimy scraps/of withered leaves". One should notice that leaves are withered because man has lost his natural condition. - he can't feel nature any more; nor can he get any peace might offer him. As some valuable element, nature is destroyed ("gramy scraps"). The leaves which in a rural context certainly be connotative of relaxation, tranquil life, in the poem are spread around human beings and are unable to call up any sensation at all. Whereas, very ironically, the newspapers which should be the strongest means of communication, easily capable of reaching man, are all scattered over "vacant Lots". At this moment I believe Eliot has come to the conclusion, common to any observer of the "century of communication": what machines put out - the newspapers, that reproduce the message thousands of times - echo in the emptinnes, for what used to be human, irocally enough has already been destroyed by mass-media these papers represent, by the same machine which has created them.

One feels at this point that while Drummond emphasizes man's hollowness as a consequence not only of industrialization, but also of lack of life in a rural and/or past context, shows it as a result of mass-media and mechanization of our urban industrial context. The idea of mechanization in the third stanza of "ANDITECER", still through the reification of man, who can only deal with destruction; this is kind of annihilation one can see in the fourth verse of "PRELUDE I". That is why man does not run, as any human being would he "swirls" ("roda"), just as a mere piece of machinery. He does not search for the peace of nature - he only wishes to go to the void ("mergulho no poco mais ermo e quedo"). One notices in this line, once more, semantic prolongation with an intensified idea of destruction, when be says "pede paz - morte -mergulho/ no poço mais ermo e quedo".

Drummond's last stanza, as the final stage of the paradigmatic structure, becomes quite removed from Eliot's final lines. The

Brazilian poet insists on the opposition between levels A and B, when we are reminded of B as he brings back to our memory peaceful lost moments of dusk. This recollection becomes more vivid through the layer of sound, by the repetition the sibilant in "Hora de delicadeza, gasalho, sombra, silêncio". the end of his poem the Anglo-Saxon poet returns to, or remains on level A, when the lifeless image of the formed by means of the synecdoche, ("broken blinds and chimneypots"). I call it lifeiess because there is no answer rain - it beats against them but there is no echo. Besides, one notices that this lack of humanity is emphasised in the adjective "broken", connotative of emptiness in the houses. Once again the layer of sound becomes conspicuous as there is an attempt at the reproduction of the beating of the rain drops. through repetition of the explosive b ("beat on broken blinds").

The great distance between the two authors is clearly in lines 4, 5, 6 and 7 of "ANDITECER", and lines 11, 12 and 13 of "PRELUDE I". In the former, level C is emphasized, with total involvement of the author, who feels dejected situates himself among (and as one of) the mechanized and unhappy 20 th century men. And this situation brings forth the image Prometheus who, in this poem, 15 tortured by the crows (his awareness of being annihilated). The author suffers as is conscious of having been turned into part of the gear; has got past and future to be pecked at, but there is no present, or rather, no life for him. His consciousness is such that it blows up through the caesura limiting the "sim" which assures one his being involved and reinforces the refrain "desta hona tenho mêdo".

In Eliot, on the other hand, level C does not coincide with the other two. The author is merely the impassive witness ofmassification. He is not compelled by anguish, he is ironical. His is very subtle irony that can be noticed in the opposition between levels B ("horse") and A ("lamps"), The idea of lifelessness and emptiness remains. Sterility is all. Bitterly enough only sign of movement comes from an animal, and its motion denotes impatience (one must consider that it is a "cab-horse", not vehicle typical of contemporary urban life) - while, as a attack on industrial society, on the robots, there automatically, one product of that society: "the lighting of the lamps"; automatism is conveyed by the gerund which provides motion the action it conveys. The layer of sound seems to stress the emptiness and the lack of expressiveness of the environment,

in the line before the last, as the alliteration of the nasal sound contrasts with the strong syllables evinced by the stressed open vowel in the last line. One has, then, an auditive suggestion of the sincronic movement of the illuminating of the lamps.

In order to end this exposition I would like to go back to the initial idea of the three levels, A, B and C, as follows:

Level A - identically presented in both authors: contemporary man is hollow, anguished; he has become part of the masses in urban, industrial life.

Level B - much more intensely presented in Drummond. This level is always felt as being present through the opposition which is to be clearly seen in lines five, six, seven and twelve.

Level C - in Drummond, total and depressing involvement of the author by the environment. Level A contains level C.In Eliot, the author is absolutely apart, situated as he is as mere observer. Here levels A and C are not intermingled, they do not even come together.

It should be noticed, still, that language reflects the very structure of the lines, in both poems: prolix and full of epithets in Drummond, who presents a series of ideas for the general development of the theme; concise in Eliot, who also builds up the lines more succintly, in one stanza only.

It seems to me that a comparative reading of these poems illustrates quite satisfactorily T.S. Eliot's statement that thematic tradition is to be found, both individually and originally, in two different artists no matter how unlike their "millieu" or how far their native lands. Once a real poet passes by the world, he leaves behind a track of unique beauty that, nevertheless, can very often plunge into "the radiance which was once so bright"...(2)

# PRELUDE I (3)

The winter evening settles down With smell of steaks in passageways. Six of clock.

The burnt out ends of smoky days.

And now a gusty shower wraps

The grimy scraps

Of withered leaves about your feet

And newspapers from vacant lots;

The showers beat

On broken blinds and chimney-pots,

And at the corner of the street

A lonely cab-horse steams and stamps.

And then the lighting of the lamps.

### C. DRUMMOND DE ANDRADE

# ANOITECER (4)

É a hora em que o sino toca, mas aqui não hã sinos; hã somente buzinas, sirenes roucas, apitos aflitos, pungentes, trágicos, uivando escuro segrêdo; desta hora tenho mêdo.

É a hora em que o pássaro volta mas de há muito não há pássaros; só multidões compactas escorrendo exaustas como espêsso óleo que impregna o lajedo; desta hora tenho mêdo.

É a hora do descanso,
mas o descanso vem tarde,
o corpo não pede sono,
depois de tanto rodar;
pede paz — morte — mergulho
no poço mais êrmo e quêdo
desta hora tenho mêdo.

Hora de delicadeza, gasalho, sombra, silêncio. Haverá disso no mundo? É antes a hora dos corvos, bicando em mim, meu passado, meu futuro, meu degrêdo; Desta hora, sim, tenho mêdo.

# CARLOS DRUMMOND DE ANDRADE

# DUSK

This is the hour the bell rings but there are no belis: just horns, hoarse sirens, nervous shrill, tragic whistles I hear, howling dark secrets. This is the hour I fear. It is the hour the bird comes to roost but for a long time there have been no birds just cramming crowds cozing exhausted like thick oil filling the flag-stones.

This is the hour I fear.

This is the hour of rest but rest comes too late. The body demands no sleep after its ceaseless rounds, it demands peace, death, a plunge into the most deserted, the stillest well. This is the hour I fear.

The hour of gentleness, comfort, shadow, silence.

Are such things possible?

It is more likely the hour of crows pecking me, pecking my past, my future, my exile.

This is, yes, the hour I fear.

Translated by Thomas L. Burns

#### NOTAS

- ELIOT, T.S. "Tradition and the Individual Talent". In: SELECTED PROSE. Harmondsworth, Penguin Books Ltd, 1965. pp.21-30.
- WORDSWORTH, William. From "Ode: Intimations of Immortality from Recollections of Early Childhood". In: WORDSWORTH'S POEMS. vol. I, Philip Wayne ed., London, J. M. Dent & Sons Ltd., 1965. pp. 240-246.
- 3. From SELECTED POEMS. London, Faber and Faber Ltd., 1947.p.22.
- From FAZENDEIRO DO AR & POESIA ATÉ AGORA. Rio, Livraria José Olympio, 1955, p. 221.

A METAMORFOSE DE CUPIDO O DISCURSO ERÓTICO DE CASIMIRO DE ABREU

RESUMO

O ensaio demonstra que o êxito da poesia de Casimiro de Abreu se deve ao fato de dar expressão ao erotismo caro à mentalidade feminina no século XIX, assim como ao fato de dar voz ao desejo, nos aspectos do langor e da volúpia, característicos do código de namoro romântico e adolescente.

#### RESUME

Cet essai veut montrer que le succès de la poésie de Casimiro de Abreu résulte du fait qu'elle réussit à exprimer l'érotisme propre de la mentalité féminine du XIX siècle de même qu'elle fait parler le désir en tant que langueur et volupté, éléments caractéristiques du code de la conquête amoureuse adolescente.

O enamorado poderia ser definido: uma criança com tesão retesando seu arco: como o jovem Eros. (Roland Barthes)

MENINO DIVINO.TERNO AMANTE

Foi assim que, sem saber, Psiquê se tomou ela propria de amor pelo Amor. Então, cada vez mais se consumiu no desejo ardente pelo Autor dos desejos.(Apuleio)

A popularidade da poesia de Casimiro de Abreu - "o belo,doce e meigo" romântico, "predileto dos cestos de costura", deveuse não số a "uma descida de tom" em relação à poesia de Gonçalves Dias, Álvares de Azevedo e Junqueira Freire, mas, principalmente, à maneira como compôs, ao gosto da época, a face feminina, ou a Anima, do discurso erótico romântico, expressando tanto a imago primordial do feminino inconsciente e infantil, quanto a lmagem coletiva, ideal e social, da mulher de seu tempo. Em outras palavras, Casimiro de Abreu dirigiu-se a cada mulher, identificando-a, ou fazendo-a identificar-se, com sua natureza instintiva e com sua máscara ou pellacna, determinada pelas funções sociais que exigiam dela a personificação de namorada inexperiente dos sonhos de infância, de mãe protetora e de amante pura e exclusiva. Esse imaginário feminino, entre a natureza o a cultura, teve a eficácia de traduzir a psique feminina da época - e de fazer-se entender por ela - em seu espaço de maturação, entre a intimidade do meio doméstico, simples, despretensioso e conservador, artificialidade renovadora dos salões e saletas onde se cantava, se recitava, se tocava piano, se dançava e onde se aprendiam sutilezas ou as manhas do namoro e da sedução. Por isso mesmo, a poesia de Casimiro de Abreu tem a marca inconfundível da aus amatoria dos lívros ou paginas d'alma, dos albuns de poesia, tão em voga na época. Seu código e seu contrato erótico definem-se torno de um mitologema que podemos chamar de a flot venusina, que tem na lenda de Eros e Psiquê, narrada em O asno de outo, de Apuleio, sua mais bela expressão. Importa lembrar que o erótico dessa narrativa é que sustenta a magia e o encanto estórias como as de A bela e a fera, O rei sapo, Rosa Branca

Rosa Vermelha no que elas apresentam de simbolismo da iniciação pexual, de rito de passagem da infância para a adolescência ou limiar da maturidade física. Vejamos algumas características do tema da flor venusina:

- l. caracterização do amor lascívia, que evolui entre jogos, brincadeiras e armadilhas do pudor em luta com a sensualidade; metamorfose do rosado Cupido no fogoso Eros, raptor/raptado de Psiquê;
- 2. erotização da atmosfera familiar com a presença da "amante/irmã", simbolismo e reflexo de uma concepção edênica da existência e da infância prodigiosa, na qual o amor convizinha com o incesto e a violação, no nível do desejo;
- 3. caracterização do amante divino, ao mesmo tempo onipotente e frágil, feminil e másculo; cântico de Eros-hermafrodita, o que traz como emblema a flor de Vênus, mas é o portador do falo;
- 4. caracterização da amante como a donzela prestes a participar de uma natureza ou estado divinos, introduzida/seduzida pelo amante; mergulho nas "trevas luminosas", nas sombras do inconsciente, simbolizado na aventura de Korê/Psiquê, levadas, ou pelo descuido ou pela curiosidade duas faces ou técnicas da sedução aos abismos do desejo e do prazer;
- 5. mitificação da vida campestre, em que o cântico floral dos mitos de Vênus e de Prosérpina expressa a experiência erótica como iniciação concomitante nos mistérios da sexualidade e da morte;

Enfim, o tema da flor venusina expressa a aventura ao lado sombrio ou ainda sombreado da existência, em que ao doce langor de Eros, o que desata os membros, se enlaça a volúpia de Psiquê, a que transtorna a ordem olímpica — alegoria magnifica do terremoto passional da adolescência, assim como da experiência da vertigem orgástica, de onde se renasce com a marca iniciática da dissolução — doçura de aniquilamento no outro, perda de todas as referências, da qual decorre tanto a integração do ser no mundo quanto a consciência de sua solidão; necessária violação dos limites entre amor e morte para a afirmação do erotismo pleno.

Em Canto de amer<sup>2</sup>, de Casimiro de Abreu, podemos identificar o imaginário relativo à busca erótica da imagem projetada da alma, o cântico floral em que a languidez mútua da "flor pendida", do "lírio que já murcho cai" preludia o e- lançamento de Eros na tensão máxima — "corda extrema que já vai quebrar!" — de seu movimento instintivo para a imersão em Psiquê, totalidade ainda indiferenciada do desejo, objeto da carência de que Amor é feito:

Eu vi-a e minha alma antes de vê-la Sonhara-a linda como agora a vi; Nos puros olhos e na face bela, Dos meus sonhos a virgem conheci.

Era a mesma expressão o mesmo rosto, Os mesmos olhos só nadando em luz, E uns doces longes, como dum desgosto, Toldando a fronte que de amor seduz!

No silêncio da noite a virgem vinha Soltas as tranças junto a mim dormir; E era bela, meu Deus, assim sozinha No seu sono d'infante inda a sorrir!...

ΙI

Que rosto d'anjo, qual estátua antiga No altar erguida, já caído o véu! Que olhar de fogo, que paixão instiga! Que níveo colo prometendo um céu!

Vi-a e amei-a, que a minha alma ardente Em longos sonhos a sonhara assim; O ideal sublime, que eu criei na mente, Que um vão buscava e que encontrei por fim:

#### III

P'ra ti, formosa, o meu sonhar de louco E o dom fatal, que desde o berço é meu; Mas se os cantos da lira achares pouco, Pede-me a vida, porque tudo é teu.

Vem reclinar-te, como a flor pendida, Sobre este peito cuja voz calei: Pede-me um beijo... e tu terás, querida, Toda a paixão que para ti guardei.

Do morto peito vem turbar a calma, Virgem, terás o que ninguém te dá; Em delírios d'amor dou-te a minha alma, Na terra, a vida, a eternidade — lá!

ΙV

Se tu, oh linda, em chama igual te abrasas, Oh: não me tardes, não me tardes, — vem: Da fantasia nas douradas asas Nős viveremos noutro mundo — além:

Oh! vem, formosa, meu amor é santo, É grande e belo como e grande o mar, E doce e triste como d'harpa um canto Na corda extrema que já vai quebrar!

Oh! vem depressa, minha vida foge... Sou como o lírio que já murcho cai! Ampara o lírio que inda é tempo hoje! Orvalha o lírio que morrendo vai!...

A atmosfera burquesa de jardins e chácaras, num período em que se fazia a transição da vida do campo para a vida da cidade, tal como analisou Antônio Cândido, quadrava bem o angelismo simiriano, sobretudo porque, no novo querubim, a candura e sensualidade educadas do rococó gonzaguiano se transformavam nesse arrebatamento, estouvado e comovente, de erotismo adolescente, que também transparece nos romances de namoro de Macedo, idílios restauradores de uma idade de ouro em que "a mulher sensibliidade" e "o homem de gênio, o poeta ardente" sonham vencer os obstáculos da nova ordem histórica e social, nas asas poesia e da inspiração. A poesia erótica de Casimiro de mantém uma linha nostálgica de inspiração bucólica não em decorrência de suas contrariedades com a família, que lhe alterava os projetos e o futuro, mas também em decorrência do surqimento de uma mentalidade prática e positiva, que atirava a nova sociedade nas competições políticas e econômicas da vida urbana. Sílvio Romero descreve, com ironia e simpatia, o conflito entre os serios e os insensatos, os homens praticos e os românticos, conflito de que se teria derivado a onda de melancolia choramingação na poesia e no gosto poético da época de Casimiro de Abreu:

É preciso que me compreendam: eu não contesto a sinceridade do poeta quando relata os seus sofrimentos. Creio bem em tudo que nos conta.

Censuro os excessos dos seus panegiristas e procuro diagnosticar-lhe a verdadeira medida intensidade das dores.

Todo aquele barulho era apenas pela mor parte um desequilíbrio orgânico e subjetivo, estimulado por uma esquisita mania da época,

O poeta foi vítima de sua organização franzina e débil e das tolices e extravagâncias meio social que o cercava.

É certo que o pai lhe vedou a matrícula numa academia e o atirou ao comércio.

Este fato simplissimo, e muitas vezes vantajoso, ensandeceu a cabeça do poeta e apareceu-lhe como um suplicio intoleravel. Daí a exacerbação, a tristeza, o desespero Intimo. Tudo pura subjetividade.

A razão disto? É a seguinte: naquele estávamos na fase agudissima da sensiblerie nacional; o romanticismo melancolizante imperava estorvo algum.

A sociedade dividia-se em dous grandes grupos: os homens práticos e positivos e os poetas e sonhadores.

Os primeiros eram os homens serios, os outros eram os boêmios, os gênios sedentos d'ideal; aqueles eram os burgueses chatos e estúpidos, na linguagem dos gênios; estes para os seus inimigos não passavam de uns malucos, uns extravagantes

WAR STORY 26 an and a section of nocivos.

O desacordo não podia ser mais completo. Os tais homens serlos tinham sua profissão de fé e o primeiro artigo dela era a guerra aos terríveis insensatos, os desalmados poetas;o segundo artigo era a propaganda e o endeusamento da ignorância.

Os intitulados gêníos tinham seu programa, cujo primeiro artigo era a libação do conhaque e o segundo era a vadiagem.

Havia por certo algumas exceções de um lado e doutro; mas essa era a intuição geral da época.3

A verdade da tradição literária, porém, registrou a grande popularidade de Casimiro de Abreu; escreve Sílvio Romero, como tantos outros críticos depois: "não houve jamais entre nos poeta mais lido; tem sido o predileto do belo sexo nacional."

Aqui chegamos ao ponto do que pretendemos defender: a popularidade de Casimiro de Abreu deve-se ao fato de ele haver fixado em poesía a eterna linguagem dos enamorados em busca de flot venusina, expressando o que amor tem de atraente e ambigua feminidade, de inquietante androginia ante o indiferenciado inexperiência e do abismamento amoroso, que torna o amante objeto do desejo que supõe no ser amado. O grito/apelo do amante lescente e narcísico é: "vê: sou tudo o que tu desejas" e não:"o queres tu que eu seja?" - O possuidor torna-se ele próprio possuído de sua possessão, violentador violado na transgressão dos limites entre a agressão e passividade, entre fraqueza e força. assalto e entrega. O estado de privação é a condição do desejo. "Ninguém deseja senão o de que se julga privado", diz Dioteme a Sócrates. Daí Eros só poder unir-se a Psiquê na sombra, na privação da luz, no inconsciente; para que amor se realize é preciso que ao vazio do desejo corresponda o excessivo do objeto desejado, ou que à carência sempre se apresente uma expectativa de plenitude. "És bela, eu moço. És Psiquê, eu Eros. És plenitude, eu vazio." Tal é o paradoxo do amor: a revelação do excessivo da beleza e do excessivo que há na privação/desejo de beleza é que afasta Eros de Psiquê, para uni-los em outra privação - a paixão insaciável. Eros se enfraquece ante a ira de Afrodite, transbordamento do excessivo zelo de si mesma; Amor teme o que ele proprio ateia, assim como receia expor no espelho rosto o ardor que só pudor contém e que só na sombra se libera, já que cegueira e loucura condicionam seu estado. 5 Tais imagens do desejo coerentes com a poesia adolescente de Casimiro: privação, falta, carência insaciável, que caracteriza seu estado de lanquidez e expectativa; transbordamento do excessivo que dá

forma à volúpia. Assim se explica a pulsão de aniquilamento que se une ao amor, nessa busca paradoxal de plenitude que há na paixão como preenchimento impossível de uma carência excessiva. (Todo amor adolescente é feito de carência, já que é prelúdio de realização plena do amor idealizado. É sempre a imagem de uma sombra, de um fantasma/fantasia.) Ou, ainda, na busca da plenitude na dissolução e no vazio da individualidade — que é, de resto, essência de toda paixão, adolescente ou adulta.

E assim se explicam as imagens de Amor e Medo em que Medo é metonímia de Psiquê, do excessivo da plenitude em relação ao excessivo do vazio que define o desejo. O desejo teme a plenitude porque ela é a dissolução extrema, o extremo aniquilamento que se identifica com a morte. A hipérbole do amor que suscita o fogo e não pode ser aplacado pelo fogo, do amor que arde na sombra e dela necessita, é, na poética casimiriana, a expressão da violência que há no desejo como necessidade e exigência — necessidade porque se dirige ao fantasma/fantasia do desejo e não ao objeto real; exigência sacrílega e destruidora, porque não leva em conta a liberdade e a singularidade do objeto desejado:

Quando eu te fujo e me desvio cauto Da luz de fogo que te cerca, oh! bela, Contigo dizes, suspirando amores: "- Meu Deus! que gelo, que frieza aquela!"

Como te enganas! meu amor é chama Que se alimenta no voraz segredo, E se te fujo é que te adoro louco... És bela — eu moço; tens amor — eu medo!...

Tenho medo de mim, de ti, de tudo, Da luz, da sombra, do silêncio ou vozes, Das folhas secas, do chorar das fontes, Das longas horas a correr velozes.

Diz: — que seria da pureza d'anjo,
Das vestes alvas, do candor das asas?

— Tu te queimaras, a pisar descalça,

— Criança louca, — sobre um chão de brasas:

No fogo vivo eu me abrasara inteiro! Ebrio e sedento na fugaz vertigem Vil, machucara com meu dedo impuro As pobres flores da grinalda virgem!

Vampiro infame, eu sorveria em beijos Toda a inocência que teu lábio encerra, E tu serias no lascivo abraço Anjo enlodado nos paúis da terra.

Amor e medo. PC. p. 175-178

O vampirismo manifesto, como delito de amor, união e fascínio entre amor e morte, Eros e Tanatos, é uma nota rara na poesia de Casimiro de Abreu. Manifesta-se mais no nível do latente, mantendo e insinuando o interdito, com as imagens antitéticas do angelismo ingenuamente malicioso de Cupido menino, em que sugat o sangue - equivalente a colher a flor venusina, grinalda da virgindade, ato de apoderação/devoração tanto da alma quanto do corpo - é referido, metonímica e indiretamente, por sugar/sonver a seiva - sopro vital, alma, Psiquê, ou, ainda, receber o urvalho, atributo de Vênus e metonÎmia da âqua originada do sêmen de Urano. Seiva e orvalho, assim como todas as imagens relativas lágrimas de amor, a perfume e a gota d'água, ocultam o dionisíaco e fálico, travestindo-o com as imagens do selo gerador e protetor, dom/dádiva natural da mulher amada, função Afrodite enquanto mãe/companheira de Eros, que simboliza o destino divino e a predestinação maternal e erótica da mulher. reside uma das atrações do erotismo casimiriano: a sinuosidade sedutora da linguagem disfarça a avidez e a urgência do desejo na carência, no desvalimento terno e infantii.

> Choraste?! — E a face mimosa Perdeu as cores da rosa E o seio todo tremeu?! Choraste, pomba adorada?! E a lágrima cristalina Banhou-te a face divina E a bela fronte inspirada Pálida e triste pendeu?!

Choraste?! — e longe não pude Sorver-te a lágrima pura Que banhou-te a formosura! Ouvir-te a voz de alaúde A lamentar-se sentida! Humilde cair-te aos pês, Oferecer-te esta vida No sacrifício mais santo Para poupar-te esse pranto Que te rolou sobre a tez!

Choraste?! — De envergonhada,
No teu pudor ofendida,
Porque minh'alma atrevida
No seu palacio de fada,
— No sonhar de fantasia —
Ardeu em loucos desejos,
Ousou cobrir-te de beijos
E quis manchar-te na orgia!

Perdão, oh! flor dos amores, Se quis manchar-te os verdores, Se quis tirar-te do hastil! — Na voz que a paixão resume Tentei sorver-te o perfume... E fui covarde e fui vil!...

Perdão, PC, p. 179-180

É doce o pranto de gentil donzela, É sempre belo quando a virgem chora: — Semelha a rosa pudibunda e bela Toda banhada do oryalhar da aurora.

Da noite o pranto, que tão pouco dura, Brilha nas folhas como um rir celeste, B a mesma gota transparente e pura Treme na relva que a campina veste.

Depois o sol, como sultão brilhante, De luz inunda o seu gentil serralho, E as flores todas — tão feliz amante: — Cioso sorve o matutino orvalho.

Assim, se choras, inda és mais formosa, Brilha teu rosto com mais doce encanto:

— Serei o sol e tu serás a rosa...

Chora, meu anjo, — beberei teu pranto!

Quando tu choras. PC. p. 137-138

A borboleta travessa
Vive de sol e de flores...

- Eu quero o sol dos teus olhos,
O néctar de teus amores!

Cativo de teu perfume Não mais serei borboleta; — Deixa eu dormir no teu seio, Dâ-me o teu mel — violeta!

Violeta, PC. p. 145

Feliz! Feliz quem pudera Colher-te na primavera De galas rica e louçã! Feliz, oh! flor dos amores, Quem te beber os odores Nos orvalhos da manhã!

Sonhos de virgem. PC. p. 151

Ai! se eu pudesse, formosa,
Roçar-te os lábios de rosa
Como as flores
— Seus amores —
Faz o louco colibri;
Esta minh'alma nos hinos
Erguera cantos divinos
Por ti! Por ti!
Ai! assim viver não posso!
Morrerei, meu Deus, bem moço,
— Qual na aurora
Que descora
Desfolhado bogari;
Mas lá na campa na beira

Ai! não m'esqueças jã morto!

À minh!alma dã conforto,
Diz na lousa:
— "Ele repousa,
Coitado! descansa aqui!"
Ai! não t'esqueças senhora,
Da flor pendida n'aurora
Por ti! Por ti!...

Por ti! Por ti!

Será a voz derradeira

Queixumes. PC. p. 172-173

No seio edênico, na ignorância feliz da infância reencontrada, o abraço imóvel substitui e prepara o transbordamento do desejo. A maternidade mascara a genitalidade na volúpia infantil do betcement, do adormecimento. Eros mergulha num profundo sono nos braços de Psiquê, ríval e altenego de Afrodite. Mas, se a ternura acalma e adormece o corpo, já na sombra o Amor se prepara a voluptuosidade do renascimento, da alvorada da plenitude e do vazio insaciável do desejo. A suspensão temporária do desejo e da pulsão erótica, na ternura e no abraço infantil, encarece tanto a privação, a expectativa e a contensão do amante, quanto a magia que há na amada como fonte de prazer, de vida e de oriação; por isso, a seiva feminina substitui metonicamente o sêmen do impulso gerador:

Juntas, unidas num estreito abraço, As nossas almas uma só serão; E a fronte enferma sobre o teu regaço Criará poemas d'imortal paixão!

Oh! vem, formosa, meu canto é santo, É grande e belo como é grande o mar, E doce e triste como d'harpa um canto Na corda extrema que já vai quebrar!

Oh! vem depressa, minha vida foge...
Sou como o lírio que ja murcho cal!
Ampara o lírio que inda é tempo hoje!
Orvalha o lírio que morrendo vai!...
Canto de amor. PC. p. 142-143

Oh! vem! eu sou a flor aberta à noite Pendida no arrebol! Dã-me um carinho dessa voz lasciva, E a flor pendida s'erguerá mais viva Aos raios desse sol!

Bem vês, sou como a planta que definha
Torrada do calor.

— Dá-me o riso feliz em vez de mágoa...
O lírio morto quer a gota d'água,

— Eu quero o teu amor!

Pepita, PC, p. 167

Eu era a flor do escalavrado galho Que a tempestade no passar quebrou; Tu foste a gota de bendito orvalho E a flor pendida a revlver tornou.

\*\*\*\*\* III. PC. p. 272

Eu era a flor desfolhada Dos vendavais ao correr; Tu foste a gota dourada E o lírio pôde viver.

Anjo! PC. p. 275

LANGOR, IRMÃO DA VOLÚPIA, DOENÇA DE AMOR

Entretanto Ceres e Juno censuraram a ira violenta de Vênus contra Cupido, amante de Psiquê: "Que crime, senhora, cometeu teu filho, para que com ânimo inflexível contraries seus prazeres e diligencies com paixão a perda daquela que ele ama? Ora, vamos, serã tão grande crime gostar de se divertir com uma bonita moça? Ignoras que é macho e jovem, ou esqueceste a sua idade? Ou é porque ele carrega gentilmente os seus anos que tu o vês sempre como um menino? Mãe tu ês e mulher cordata. Irás sempre espionar suas folias, acusá-lo de mã conduta, reprovar os seus amores e condenar num filho tão formoso as tuas artes e a tua volúpia?

(Apuleio)

Nos relatos míticos sobre a infância cósmica, o poder fálico acha-se intrinsecamente llgado ao poder materno. A criança é falo e é o falo da mãe, como transparece nos mitos relativos à origem de Afrodite e de Eros. Afrodite nasce da espuma ou do esperma de Urano, simbolizando tanto a força obscura e feminina que há na pulsão erótica e no inconsciente masculinos, quanto o deslocamento do poder que se transfere da onipotência da Mãe primordial para o princípio dionisíaco, afirmação dá diferença, imposição da ruptura e do dilaceramento na totalidade indiferencida do princípio feminino. Eros, numa das versões de sua origem,

nasce também das águas, como ser alado e bissexuado, ornamentado de uma flor; a flor venusina. A flor de Vênus, portanto, é marca residual da onipotência mágica do feminino assim como atributo do elemento masculino, potência maior da força procriadora. É a figuração do estádio primordial, infantil, em que a harmonia reside na indiferenciação, na fusão de elementos contrários, antes da afirmação do elemento mascullno, do princípio ativo que preside o universo centrado no Pai, no falo, na diferença.

A eficacia da erótica casimiriana é determinada pela maneira como o poeta expressou o imaginário infantil, próximo daquele dos mitos e das estórias de fadas. Sua poesia expressa as ânsías ante a diferenciação, o abandono infantil e os conflitos da adolescência ante o amor e o sexo. Assim podemos relacionar o tico floral de sua poesia com a descida às sombras do indiferenciado, do desejo, da morte, no mito de Prosérpina, e com o cimento e a afírmação da pulsão masculina, como são figurados nos mitos de Eros e Afrodite. Os mitemas principais do cântico floral casimiriano são a hosa e o líhio. Atributo de Vênus, a de Eros prende-se ao simbolismo aquático, relacionado com o princípio feminino, com o inconsciente e o caos das origens e, da, com a representação do surgimento da pulsão masculina e criadora como mutilação, dilaceramento e ruptura da amorfia primordial. Associa-se, desse modo, ao tema do amor e da morte em decorrência da angústla da fragmentação/castração que caracteriza o universo e o imaginário infantis. O lírio, como o açafrão, é a flor predileta de Korê/Prosérpina antes de ser atraída pelo narciso do Hades; esse rapto e essa descida as sombras figuram o estado de fragilidado e candura da criança sujeita a toda a sorte de perigos; mas, considerando-se a aparição/renascimento cíclico de Perséfone, o mito relaciona-se com o simbolismo positivo feminino lunar que rompe as trevas e assegura a continuidade vida. A figura de Korê, a virgem lirial, representa também narcisismo imprevidente que leva à perdição asslm como a nostalgia de um estado de plenitude virginal, serena e descuidada.

De modo geral, na poesia de Casimiro de Abreu, a rosa simboliza a pulsão erótica que leva aos desvarios do amor e da imaginação, as forças instintlvas, o impulso irracional do lado sombrio da alma, como o de Eros, na fábula de Apuleio, ferido pelo próprio fogo, castigado por Afrodite. O iírio é o espírito não-formado, a alma que almeja a plenitude e que a perde, ou pela inexperiência infantil ou pela curiosidade ante a atração de forças mais poderosas. Representa o objeto do desejo de Eros, as aspirações impossíveis, a pureza e a ignorância do mal, a fragi-

lidade ante a morte e o desencanto. A rosa e o lírio, portanto, estão relacionados com as aspirações espirituais e os anseios eróticos, com o impulso sexual do inconsciente e com forças repressivas que determinam o dilema entre sensualidade e espiritualidade, experiência e ignorância, prazer e dor, vida e morte.

Vejamos alguns exemplos da reiteração desse simbolismo na poesia casimiriana:

Falo a ti — doce virgem dos meus sonhos, Visão dourada dum cismar tão puro, Que sorrias por noites de vigilia Entre as rosas gentis do meu futuro.

A \*\*\*, PC, p. 33

Se entre as rosas das minhas — Primaveras — Houver rosas gentis, de espinhos nuas; Se o futuro atirar-me algumas palmas, As palmas do cantor — são todas tuas!

A \*\*\*. PC. p. 34

Essa rosa desbotada Já tantas vezes beijada, Pálido emblema de amor; É uma folha caída Do livro da minha vida, Um canto imenso de dor!

Na hora da despedida Tão cruel e tão sentida P'ra quem sai do lar fagueiro, Duma lágrima orvalhada, Esta rosa foi-me dada Ao som dum beijo primeiro.

Rosa murcha. PC. p. 57

Nestas folhas perfumadas Pelas rosas desfolhadas Desses cantos de amizade, Permite que venha agora Quem longe da pátria chora Bem triste gravar: saudade!

No âlbum de J.C.M. PC. p. 67

Porque chorar quando a natura é risos, Quando no prado a primavera é flores? — Não foge a rosa quando o sol a busca, Antes se abrasa nos gentis fulgores.

Mocidade, PC, p. 183

Filha do ceu — oh flor das esperanças, Eu sinto um mundo no bater do peito! Quando a lua brilhar num ceu sem nuvens Desfolha rosas no virgineo leito.

Noivado. PC. p. 187

A mocidade, como a deusa antiga, Na fronte virgem lhe derrama flores... — Abri-lhe as rosas da grinalda amiga, Na mocidade derramai-lhe amores!

De joelhos. PC. p. 190

A brisa dizia à rosa:

- "Dā, formosa,
Dā-me, linda, o teu amor,
Deixa eu dormir no teu seio
Sem receio
Sem receio, minha flor!

Uma história. PC, p. 237

Tenho pena... sou tão moço!
A vida tem tanto enlevo!
Oh! que saudades que levo
De tudo que eu tanto amei!
— Adeus, oh! sonhos dourados,
Adeus, oh! noites formosas,
Adeus, futuro de rosas
Que nos meus sonhos criei!

No leito. PC. p. 241

Como ostentas sedução!
Oh! como és linda e formosa,
como és bela e caprichosa,
Minha florinha mimosa
Em tão virginal botão!
Oh! como falas de amor,
Mimosa, purpúrea flor!
Mas eu não te colho, não!...
Depois veio o furação
E ai! deixou-a caída,
De suas galas despida,
Sem brilho, sem cor, sem vida!...
— Uma rosa, uma ilusão.

A rosa. PC. p. 299/300

Carpir o lírio pendido Pelo vento desabrido... Da divindade aos arcanos Dobrando a fonte saudosa, Chorar a virgem formosa Morta na flor dos anos!

Rosa murcha. PC. p. 58

Tu vês a flor da campina, E bela e terna e divina, Tu dá-lhes o que essa alma tem; Depois passado o delfrio, Esqueces o pobre lfrio Em troca duma cecém!

Borboleta, PC, p. 134

Viste o lírio da campina?
Lá s'inclina
E murcho no hastil pendeu!
- Viste o lírio da campina?
Pois, divina,
Como o lírio assim sou eu!

Assim! PC. p. 153

Bem vês, sou como a planta que definha
Torrada do calor.

— Dá-me o riso feliz em vez de mágoa...
O lírio morto quer a gota d'água,
— Eu quero o teu amor!

Pepita. PC. p. 167

Vem: tudo é tranquilo, a terra dorme, Bebe o sereno o lírio do valado... — Sozinhos, sobre a relva da campina, Que belo que será nosso noivado:

Noivado. PC. p. 188

A doce virgem como a tenra planta
Nunca floresce sobre terra ingrata;

— Bem como a rola — qualquer folha a espanta,

— Bem como o lírio — qualquer vento a mata.

Ela é a rola que a floresta cria, Ela é o lírio que a manhã descerra... Senhor, amai-a! — a sua voz macia Como a das aves, a inocência encerra!

De joelhos. PC. p. 190

Pois não fora melhor vivesse a planta Cujo perfume a solidão encanta No sossego do val?... — Não veríamos nos neste martírio Desfalecer tão belo o pobre lírio Pendido no vendaval!

> À morte de Afonso de A.Coutinho Messeder. PC. p. 220

É cedo ainda: — quando moça fores E percorrer deste livro os cantos, Talvez que eu durma solitário e mudo — Lírio pendido a que ninguém deu prantos:

Berço e túmulo. PC. p. 223

A minha vida era areal despido De relva e flor e na estação louçã: Tu foste o lírio que nasceu, querido, Entre a neblina de gentil manhã.

\*\*\*\*\* III. PC. p. 271

Agora em vão procuro aqueles cantos, As rosas do jardim e o sonho amigo. Que tanto me embalou! A minha alma, deserta de esperanças, Jã não pode sonhar! Meu Deus, é tarde! A Vida jã passou! P'ra mim, que me perdi no desencanto, Não tem o pátrio céu estrelas vivas, Nem lírios as manhãs.

Meu livro negro-I. PC. p. 328/329

No cântico floral, o rapto ou arroubo amoroso é personificado em Zéfiro, o suave amante de Flora, representado como jovem com asas de borboleta, tendo a cabeça ornada com uma coroa ou grinalda de variadas flores. Na fábula de Apuleio, o doce hálito de Zéfiro agita as vestes de Psiquê, erque-a suavemente leva-a do rochedo solitário para depositá-la no leito de relva florida onde ela despertará para ir ao encontro de Eros, o amante das trevas luminosas. Na natureza crepuscular do alento ou sopro erótico é a objetivação da surpresa de preenchimento do vazio que caracteriza o desejo, é a imagem do que assalta a alma aberta em disponibilidade e expectativa para o prazer. A narratíva e a poesia de namoro da época casimirlana estão repletas de favônios e brisas. Nelas, a linguagem da sedução se reveste de langor, feminino e terno, que convida ao arrebatamento do córpo e do espírito, à pulsão irresistível dos instintos. Pode-se bem depreender o impacto dessa literatura da alvorada do desejo e da liberação do inconsciente, no duelo coral entre Honorina e o Moço Loiro, personagens de Macedo. Honorina, personificação da amante de sensibilidade, lança seu repto:

> Esses olhos, que dardejam Sobre ti chamas de amor, Podem verter em teu seio Doce veneno traidor. Virgem, mede os passos teus... Virgem, só confia em Deus!...

Sê, ő virgem, sê somente Sempre a rosa do Senhor... Vê que o vento afronta às vezes A do mundo pobre flor. Virgem, mede os passos teus... Virgem, số confia em Deus!...

O canto do Moço Loiro dá voz ao rapto erótico, em que ao namoro sucede o enamoramento, envolvimento irreprimível, perturbador da paz edênica, amorfa e Infantil:

Lembra, que esse amor de poeta, Em que pode um'alma arder, Mesmo acabando na morte Por força belo há de ser. Virgem, mede os passos teus; Mas cede ao — sopro de Deus!... Qual cede a rosa ao favônio Vivo aroma encantador; Ao homem nobre e constante Ceda a virgem seu amor. Virgem, mede os passos teus; Mas cede ao — sopro de Deus:...

Na poesia de Casimiro de Abreu, o arabesco erótico se tece em torno das imagens relativas ao movimento langoroso e fecundador de Favônio, a brisa primaveril, e de Zéfiro, o portador da vida e das flores. Todavia, à agitação da alma adolescente, no limiar da paixão, corresponde ainda a imagem de Bóreas, símbolo do princípio ativo e renovador oriundo da destruição da tormenta. As imagens centradas no simbolismo de brisas e vendavaís registram a tensão ascendente do rapto erótico. O arabesco se torna torvelinho, que une Eros a Tanatos. Esse pulsional desfaz a atmosfera de leveza e leviandade do imaginário rococó e infantil, processando-se a iniciação na tragédia romântica, determinada pela perda da onipotência mágica, da qual correm o dilaceramento e a afirmação dionisíaca. Nessa mutação, as convenções poéticas da herança arcádica que ainda cercelam a expressão do sentimento amoroso e a descrição da natureza, substituídas por uma manifestação mais espontânea, menos superficial:

> Tu folgas travessa e louca Sem ouvires meu lamento, Sonhas jardins d'esmeralda Nesse virgem pensamento, Mas olha que essa grinalda Bem pode murchá-la o vento!

> > Palavras a alguém. PC, p. 215

Em ondas mortas meu batel dormia, Chorava o pano a viração sutil, Mas veio o vento no correr do dia E, leve, o bote resvalou no anil.

\*\*\*\*\* III. PC. p. 271

A tua voz me alegra e me embriaga; Assim a brisa, de perfumes rica, Sussurra nos rosais, suspira e afaga... Passa, é verdade; mas o aroma fica.

A J. PC. p. 318

A primavera é a estação dos risos, Deus fita o mundo com celeste afago, Tremem as folhas e palpita o lago Da brisa louca aos amorosos frisos.

Primaveras. PC. p. 107

Minh'alma é um jardim oculto em sombras Co'as flores em botão; — Vem ser da primavera e sopro louco, Vem tu, Pepita, bafejar-me um pouco Que as rosas abrirão.

Pepita, PC, p. 167

Qual eco fraco de amorosa queixa Perpassa a brisa na magnólia verde, E o som magoado do tremer das folhas Longe — bem longe — devagar se perde.

Noivado, PC, p. 188

- "Senhor meu Deus, que sois clemente e justo, Que dais voz às brisas e perfume à rosa, Oh! protegei-a com o manto augusto A doce virgem que sorri medrosa!

Senhor! livrai-a da rajada dura A flor mimosa que desponta agora; Deitai-lhe orvalho na corola pura, Dai-lhe bafejos, prolongai-lhe a aurora!

De joelhos. PC. p. 189

Pois essa alma é tão sedenta Que um so amor não contenta E louca quer variar? Se já tens amores belos, P'ra que vais dar teus desvelos Aos goivos da beira-mar?

Não sabes que a flor traída Na débil haste pendida Em breve murcha será? Que de ciúmes fenece E nunca mais estremece Aos beijos que a brisa dá?

Borboleta, PC. p. 133

E a rosa dizia à brisa:

- "Não precisa

Meu seio dos beijos teus;
Não te adoro... és inconstante...

Outro amante,

Outro amante aos sonhos meus!

Tu passas de noite e dia
Sem poesia
A repetir-me os teus ais;
Não te adoro... quero o Norte
Que é mais forte,
Que é mais forte e eu amo mais!" --

No outro dia a pobre rosa
Tão vaidosa
No hastil se debruçou;
Pobre dela! — Teve a morte
Porque o Norte,
Porque o Norte a desfolhou:...

Uma história. PC. p. 238

Sonhavas então, querida, E presa de vago anseio Debaixo das roupas brancas Senti bater o teu seio, E meu nome num soluço A flor dos lábios te veio:

Tremeste como a tulipa Batida do vento frio... Suspiraste como a folha Da brisa ao doce cicio... E abriste os olhos sorrindo As águas quietas do rio:

Sonhando. PC. p. 201/202

Nas horas ardentes do pino do dia Aos bosques corri; E qual linda imagem dos castos amores, Dormindo e sonhando cercada de flores Nos bosques a vi!

Dormia e sonhava — no rosto serena

Qual um serafim;
Os cílios pendidos nos olhos tão belos,
E a brisa brincando nos soltos cabelos
De fino cetim!

Dormia e sonhava — de manso cheguei-me Sem leve rumor; Pendi-me tremendo e qual fraco vagido,

Qual sopro da brisa, baixinho ao ouvido Falei-lhe de amor! Ao hálito ardente o peito palpita...

Mas sem despertar;
E como nas ânsias dum sonho que é lindo,
A virgem na rede corando e sorrindo...
Beijou-me — a sonhar!

Na rede. PC. p. 83/85

Eu vi-a e minha alma antes de vê-la Sonhara-a linda como agora a vi; Nos puros olhos e na face bela, Dos meus sonhos a virgem conheci.

E seu talhe era o mesmo, esbelto, airoso Como a palmeira que se ergue ao ar, Como a tulipa ao pôr-do-sol saudoso, Mole vergando à viração do mar.

Canto de amor. PC. p. 139

O véu da noite me atormenta em dores, A luz da aurora me entumece os selos, E ao vento fresco do caír das tardes Eu me estremeço de cruéis receios.

Amor e medo. PC. p. 176

Na valsa Cansaste: Ficaste Prostrada, Turbada! Pensavas, Cismavas, E estavas Tão pálida Então; Qual pālida Rosa Mimosa, No vale Do vento Cruento Batida, Sem vida No chão!

A valsa. PC. p. 131/132

Mas ver a pobre mangueira Na primavera primeira Crescendo toda enfeitada De folhas, perfume e flor, Ouvindo o canto de amor No sopro da viração; Mas vê-la depois lascada Em duas cair no chão:...

Pois não é?! PC. p. 246

O homem nasce, cresce, alegre e crente Entra no mundo c'o sorrir nos lábios, Traz os perfumes que lhe dera o berço, Veste-se belo d'ilusões douradas, Canta, suspira, crê, sente esperanças, E um dia o vendaval do desengano Varre-lhe as flores do jardim da vida E nu das vestes que lhe dera o berço Treme de frio ao vento do infortúnio!

Fragmento. PC. p. 273

Poeta e amante eu um mundo sonhei Repleto de gozos, um mundo ideal... Fugiram os sonhos que tanto afaguei, Como a flor tombada por um vendaval:

A amizade. PC. p. 306

Ai! bem cedo o tufão despiu-me os galhos: E os galhos todos nus ao céu se elevam Na súplica de dó: No campo a primavera estende os mimos Tudo é verde no monte e na colina... Mas ai: no inverno eu só:

Meu livro negro-I. PC. p. 329

Erotismo, no que implica de experiência e de afirmação da Vida até na morte, conforme a conhecida expressão de Georges Bataille, parece-nos a nota mais importante da poesia amorosa de Casimiro de Abreu, sobretudo porque ela corresponde a uma época de transição e de transformação de valores sociais e familiares.

Numa época em que o convívio urbano intensificava o relacionamento entre as pessoas, mudavam-se evidentemente as regras matrimoniais. A instituição do namoro determinou o desenvolvimento da técnica de sedução em que os namorados valiam também pelo poder de agradar, de despertar interesse e atração. A literatura, então, consagra e sacraliza a pulsão erótica masculina, a perturbação feminina. O frêmito dionisfaco abala o regime edênico do enclausuramento campestre, os jardins se abrem para o bulício dos salões, para os jogos eróticos.

A pulsão erótica, na obra casimiriana, assim como na obra de Macedo, raramente se reveste de luxúria, de desejo desenfreado. A maioria das vezes aparece revestida de atraente lascivia, no sentido primeiro do termo, ou seja, jovialidade, graça, brincadeira, brinquedos ousados. É a lascivia puetilis, lascivia naturae, da iniciação amorosa, que segue uma tradição arcádica, ainda longe da intemperança ultra-romântica mas bem próxima da alegre sensualidade rococó ou de um típico langor brasileiro, mesclado de "fina malícia" — tal como C. de Abreu define o humor.

Quando tu choras, meu amor, teu rosto Brilha formoso com mais doce encanto, E as leves sombras do infantil desgosto Tornam mais belo o cristalino pranto.

Oh: nessa idade da paixão lasciva, Como o prazer, é o chorar preciso: Mas breve passa — qual a chuva estiva — E quase ao pranto se mistura o riso.

Quando tu choras. PC. p. 137

Que céus, que jardins, que flores, Que longos cantos de amores Nos lindos sonhos te vêm? E quando a mente delira, E quando o peito suspira, Suspira o peito — por quem?

Sonhando mesmo acordada, Pendida a fonte adorada Num cismar vago e sem fim; Do olhar o fogo tão vivo, A voz, o riso lascivo, O pensamento é — por mim?

Sonhos de virgem. PC. p. 149/150

Num jardim todo florido No mesmo banco sentados, Não te lembras dos olhares Ardentes, apaixonados? Como eu sorria anelante, Quase louco, delirante, O sorrir interessante De teus lábios corados?...

Os teus olhos eram - chamas.
A tua boca - um portento,
As tuas faces - mimosas,
Tua expressão - sentimento;
Eu olhava extaslado,
Eu sofria calado
Esse sentir abrasado,
Esse amor que era - tormento:

Os olhos então falavam
Uma sublime linguagem,
Modulada pelas queixas
Que soltava a branda aragem
Embalando docemente
Ora as águas da corrente,
Ora uma rosa indolente,
Ora do choupo a folhagem.

Pouco a pouco embriagado Dos teus olhos no fulgor, Uni meus lábios aos teus Que abrasavam de calor. Como coraste de pejo Ao matar esse desejo... Como foi longo esse beljo, Primeiro beljo de amor!...

Diz-me, Jūlia, não te lembras
Daquela tarde de Abril
Em que eu mirava gostoso
Esse teu rosto gentil?
Daquela tarde formosa
Em que a brisa era amorosa,
Em que a fonte era saudosa,
Em que o céu era d'anil!...

Lembras-te? PC. p. 287/288

Sempre teu lábio severo Me chama de borboleta! — Se eu deixo as rosas do prado É so por ti - violeta!

Tu és formosa e modesta, As outras são tão vaidosas, Embora vivas na sombra Amo-te mais do que às rosas.

A borboleta travessa
Vive de sol e de flores...

— Eu quero o sol de teus olhos,
O néctar dos teus amores!

Cativo de teu perfume Não mais serei borboleta; — Deixa eu dormir no teu seio, Dã-me o teu mel - violeta!

Violeta. PC. p. 145

Mas hoje minha querida, Eu dera até esta vida P'ra poupar Essas lágrimas queixosas Que as tuas faces mimosas Vêm molhar!

Mas se me deste, formosa,
De amor na taça mimosa
Doce mel;
Ai' deixa que peça agora
Esses extremos d'outrora
O infiel:

Prende-me...nesses teus braços Em doces, longos abraços Com paixão; Ordena com gesto altivo... Que te beije este cativo Essa mão:

Mata-me sim... de ventura, Com mil beljos de ternura Sem ter dő, Que eu prometo, anjo querido, Não desprender um gemido Nem um số!

Cena Intima. PC. p. 113/114

Não era belo, Maria, Aquele tempo de amores, Quando o mundo nos sorria, Quando a terra era só flores? Da vida na primavera?

- Era:

Não tinha o prado mais rosas, O sabiá mais gorjeios, O céu mais nuvens formosas, E mais puros devaneios A tua alma inocentinha?

— Tinha:

E como achavas, Maria,
Aqueles doces instantes
De poética harmonia
Em que as brisas doudejantes
Folgavam nos teus cabelos?

— Belos:

Como tremias, oh! vida, Se em mim os olhos fitavas! Como eras linda, querida, Quando d'amor suspiravas Naquela encantada aurora!

- Ora!

E diz-me: não te recordas — Debaixo do cajueiro — Lã na lagoa nas bordas Aquele beijo primeiro? Ia o dia jã findando...

Quando?!...

Quando?!...PC. p. 155/156

Tu dizes, ó Mariquinhas Que não crês nas juras minhas, Que nunca cumpridas são! Mas se eu não te jurei nada, Como há de tu, estouvada, Saber se eu as cumpro ou não?!

Tu dizes que eu sempre minto, Que protesto o que não sinto, Que todo poeta e vário, Que é borboleta inconstante; Mas agora, neste instante, Eu vou provar-te o contrário.

"Pelas ondas, pelas flores, Que se estremecem de amores Da brisa ao sopro lascivo; Eu juro, por minha vida, Deitar-me a teus pês, querida, Humilde como um cativo!

Pelos Ifrios, pelas rosas, Pelas estrelas formosas, Pelo sol que brilha agora, — Eu juro dar-te, Maria, Quarenta beijos por dia E dez abraços por hora!"

O juramento está feito,
Foi dito co'a mão no peito
Apontando ao coração,
E agora - por vida minha,
Tu verás, oh, moreninha,
Tu verás se o cumpro ou não!...

Juramento, PC. p. 115/117

Os matizes sutis do desejo amoroso, que formam a escala do rapto erótico, são personificados, na mitologia clássica pela Volúpia, nascida do casamento de Eros e Psiquê, e por Pothos e Hímeros, principais companheiros do jovem deus do Amor. No código amoroso, podemos distinguir uma graduação crescente do desejo: de Pothos à Volúpia, da Volúpia a Hímeros.

Pothos é o indefinível desejo do objeto distanciado ou vivido na promessa da presença, saudade ou anseio disseminados que se definem como langor. É a pura experiência da privação do objeto, desejo esvaziado da urgência da posse. Estado de expectativa constante em que o corpo de Eros está em toda a parte: o corpo disseminado de Eros ferido pelo próprio fogo toma todo

espaço que circunda o amante. Como fluxo amolentador, mina todas as resistências, por isso instala o cansaço amoroso, a languidez. Esse desfalecimento amoroso toca os limites da morte — por isso Roland Barthes define a languidez como hemonhagía, escancaramento de toda a energia pulsional, que deixa no amante a marca da indolência, até mesmo da apatia, próxima do êxtase e da mudez. O rapto amoroso, sob o signo de Pothos, é indizível, incomunicável, porque o ser tomado pelo seu arroubo está exaurido, esgotado num esvaimento infinito. É a festa dos sentidos escancarados na expectativa do inominado do desejo. A languidez configura o quebrantamento progressivo e lento que há na poesia casimiriana:

- Que noite e que baile! - Seu hálito virgem Queimava-me as faces no louco valsar, As falas sentidas que os olhos falavam Não posso, não quero, não devo contar!

Depois indolente firmou-se em meu braço, Fugimos das salas, do mundo talvez: Inda era mais bela rendida ao cansaço Morrendo de amores em tal languidez: — Que noite e que festa: e que lânguido rosto Banhado ao reflexo do branco luar: A neve do colo e as ondas dos seios Não quero, não posso, não devo contar:

A noite é sublime! - Tem longos queixumes, Mistérios profundos que eu mesmo não sei; Do mar os gemidos, do prado os perfumes, De amor me mataram, de amor suspirei! - Agora eu vos juro... Palavra! - não minto!

Ouvi-a formosa também suspirar; Os doces suspiros que os ecos ouviram Não quero, não posso, não devo contar:

Segredos. PC. p. 122

Doce filha da lânguida tristeza, Tua alma a suspirar de amor definha... — Abre os olhos gentis à luz da vida, Vem ouvir no silêncio a voz da minha!

Mocidade, PC, p. 184

Vi-a e não vi-a: Foi num segundo, Tal como a brisa do perpassar na flor, Mas nesse instante resumi um mundo De sonhos de ouro e de encantado amor.

O seu olhar não me cobriu d'afago, E a minha imagem nem sequer guardou, Qual se reflete sobre a flor dum lago A branca nuvem que no céu passou.

A sua vista espairecendo vaga, Quase indolente, não me viu, ai, não: Mas eu sinto tão profunda a chaga Ainda a vejo como a vi então. Oh! vem, formosa, meu amor é santo, É grande e belo, como é grande o mar, É doce e triste como d'harpa um canto Na corda extrema que já vai quebrar!

Oh! vem depressa, minha vida foge... Sou como o lírio que jã murcho cai! Ampara o lírio que inda ê tempo hoje! Orvalha o lírio que morrendo vai!...

Canto de amor. PC. p. 140/143

É então que a minha alma dormente Duma vaga tristeza se inunda, E que um rosto formoso, inocente, Me desperta saudade profunda.

Julgo ver sobre o mar sossegado Um navio nas sombras fugindo, E na popa esse rosto adorado Entre prantos p'ra mim se sorrindo!

Mas o vento ja leva ligeiro
Esse sonho querido dum dia,
Essa virgem de rosto fagueiro,
Esse rosto de tanta poesia:...

E depois... quando a lua ilumina O horizonte com luz prateada, Julgo ver essa fronte divina Sobre as vagas cismando, incilnada:

E depois... vejo uns olhos ardentes Em delírio nos meus se fitando, E uma voz em acentos plangentes Vem de longe um - adeus - soluçando!

Três cantos. PC. p. 198/199

A languidez, como doença de Eros, gera na poesia casimiriana duas grandes linhas de representação simbólica:

- 1. Caracterização do fenecimento do universo floral, alegoria do esvaimento amoroso em que Eros, a flor de Vênus, perde a potência de seu arco e de suas fiechas. As imagens se constroem em torno de certas palavras-chave: pender, fenecer, cair, murchar, desbotar, desfolhar, que instituem o código do desfalecimento/esmorecimento da pulsão erótica, diante da expectativa ou do desengano do transbordamento da volúpia.
- 2. Transferência da potência fálica para o elemento feminino, o qual se transforma em fonte revigoradora, de que decorre
  a transubstanciação do sêmen em orvalho, gota d'água, lágrima de
  amor que aplaca a queimadura suave da lâmpada de Psiquê ou cura
  a chaga do Amor no corpo de Eros.

1

São flores murchas; - o jardim fenece, Mas bafejado s'erguerá de novo Bem como o galho do gentil renovo Durante a noite, quando o orvalho desce.

Se um canto amargo de ironia cheio Treme nos lábios do cantor mancebo, Em breve a virgem do seu casto enlevo Dá-lhe um sorriso e lhe entumece o seio.

Primaveras. PC. p. 108

Não sabes que a flor traída Na débil haste pendida Em breve murcha será? Que de ciúmes fenece E nunca mais estremece Aos beijos que a brisa dá? Mas tu não sabes, louguinha, Que a flor que pobre definha Merece mais compaixão? Que a desgraçada precisa, Como do sopro da brisa, Os ais do teu coração? Se a borboleta dourada Esquece a rosa encarnada Em troca duma outra flor; Ela - a triste, molemente Pendida sobre a corrente

Borboleta. PC. p. 133/135

Viste o lírio da campina?
Lá s'inclina
E murcho no hastil pendeu!
- Viste o lírio da campina?
Pois, divina,
Como o lírio assim sou eu!

Falece à mingua d'amor.

Assim! PC. p. 153

Queixumes. PC. p. 172/173

Minh'alma quer ressuscitar nos cantos Um só dos lírios que murchou o estio.

Minh'alma ê triste como a flor que morre Pendida à beira do riacho ingrato;

E como a flor que solitária pende Sem ter carícias no voar da brisa, Minh'alma murcha, mas ninguém entende Que a pobrezinha só de amor precisa:

Minh'alma é triste. PC. p. 210/211

E triste como um gemido, E vago como um lamento; — Queixume que solta o vento Nas pedras duma ruína Na hora em que o sol se apaga E quando o lírio s'inclina!

Meu nome:... É simples e pobre Mas é sombrio e traz dores, — Grinaldas de murchas flores Que o sol queima e não consome...

Folha negra. PC. p. 217/218

Talvez que eu durma solitário e mudo

— Lírio pendido a que ninguém deu prantos!

Berço e túmulo. PC. p. 223

#### II

Os trêmulos lumes, Da fonte os queixumes, E os meigos perfumes Que solta o vergel; As noites brilhantes, E os doces instantes Dos noivos amantes Na lua de mel.

As tardes estivas, E as rosas lascivas, Erguendo-se altivas Aos raios do sol;

A gota de orvalho Tremendo no galho Do velho carvalho, Nas folhas do ingã; O bater do seio, Dos bosques no meio O doce gorjeio Dalgum sabiã;

Poesia e amor. PC. p. 96

Alegre e verde se balança o galho, Suspira a fonte na linguagem meiga, Murmura a brisa: - como é linda a veiga! Responde a rosa: Como é doce o orvalho!

Primaveras. PC. p. 108

Minh'alma é como a rocha toda estéril Nos plainos do Sará; Vem tu - fada de amor - dar-lhe co'a vara... - Qual do penedo que Moisés tocara O jorro saltará.

Oh! vem! eu sou a flor aberta à noite Pendida no arrebol! Dá-me um carinho dessa voz lasciva, E a flor pendida s'erguera mais viva Aos raíos desse sol!

Bem vês, sou como a planta que definha
Torrada do calor.

- Dá-me o riso feliz em vez de mágoa...
O lírio morto quer a gota d'água,
- Eu quero o teu amor!

Pepita. PC. p. 166/167

O cedro foi planta um dia, Viço e força o arbusto cria, Da vergôntea nasce o galho; E a flor p'ra ter mais vida, Para ser - rosa querida -Carece as gotas de orvalho.

A uma platéia. PC. p. 227

Deus te abençoe, querubim formoso, Branca açucena que o paul brotou! Teu pranto é gota de celeste gozo Na úlcera funda que ninguém curou.

Eu era a flor do escalavrado galho Que a tempestade no passar quebrou; Tu foste a gota de bendito orvalho E a flor pendida a reviver tornou.

\*\*\*\*\* III. PC. p. 269/272

Eu era a folha desfolhada Dos vendavais ao correr; Tu foste a gota dourada E o lírio pode viver.

Anjo. PC. p. 275

A languidez é o núcleo da proposta poética de Casimiro de Abreu:

> O filho dos trópicos deve escrever numa linguagem - propriamente sua - lânguida como ele, quente como o sol que o abrasa, grande e misteriosa como as suas matas seculares; o beijo apaixonado das Celutas deve inspirar epopéias como a dos - Timbiras -

e acordar os Renés enfastiados do desalento que os mata.

Essa poética da languidez dá voz ao código eterno dos enamorados jovens: é melancolia de abandono, timidez e abalo das primeiras descobertas amorosas; é hesitação entre o delírio apaixonado e a idealização de amores castos; é, ainda, ansiedade diante da efemeridade da vida e das grandes propostas do futuro. Traduz, enfim, as cismas, os ensimes mamentos narcísicos da alma adolescente — quebranto de Eros/cupido no tálamo materno, sofrendo o exílio de Psiqué:

Sou como a pomba e como as vozes dela É triste meu cantar;
- Flor dos trópicos - cá na Europa fria Eu definho, chorando noite e dia Saudades do meu lar.

Juriti. PC, p. 61

Dormia e sonhava - no rosto serena
Qual um serafim;
Os cílios pendidos nos olhos tão belos,
E a brisa brincando nos soltos cabelos
De frio cetim!

Dormia e sonhava - formosa, embebida No doce sonhar, E doce e sereno num mágico anseio Debaixo das roupas batia-lhe o seio No seu palpitar!

Dormia e sonhava - de manso chequei-me Sem leve rumor; Pendi-me tremendo e qual fraco vagido, Qual sopro da brisa, baixinho ao cuvido Falei-lhe de amor!

Na rede. PC. p. 83/84

Em que cismas, poeta? Que saudades Te adormecem na mágica fragrância Das rosas do passado já pendidas? Nos sonhos d'alma que te lembra?

- A infância!

Mas se passa essa quadra, fugitiva, Qual no horizonte solitária vela, Por que cismar na vida e no passado? E de quem são essas saudades?

- Dela!

O quê? PC. p. 147

Que céus, que jardins, que flores, Que longos cantos de amores Nos lindos sonhos de vêm? E quando a mente delira, E quando o peito suspira, Suspira o peito - por quem? Sonhando mesmo acordada, Pendida a fronte adorada Num cismar vago e sem fim; Do olhar o fogo tão vivo, A voz, o riso lascivo O pensamento é - por mim?!

Sonhos de virgem. PC. p. 149/150

À lanquidez, fonte insaciável, seque-se o transbordamento/ encharcamento da Volúpia, filha de Eros e Psiquê, colagem privação do desejo ao objeto do anseio. A Volúpia é precipitação caudalosa, torrente de Eros que encharca o apaixonado, intumesce-o na gravidez do Amor, na turgidez do fruto do desejo ziado do fantasma da carência. Como escreve Roland Barthes, aventura da Volúpia é a experiência da saturação, da coincidência - estar saturado (de satis: bastante) é estar na coincidêncía do desejo e de imagem do desejo. A Volúpia, torrente pródiga do corpo de Eros, impregna e dissolve o apaixonado no gozo próprio gozo - saturação de dádiva e oferenda, de oferta e procura. Como a satura do culto de Ceres (oferta ritual de frutos aquela que prodigaliza os frutos) é a desmedida do dar e receber. A Volúpia, como fruto da união de Eros e Psiquê, é excessivo esbanjamento do Amor, transbordamento dos limites desejo, além da privação e do anseio. Como entesamento/tensão máxima do excessivo, a Volúpia centra o amante no alvo do gozo pleno - o alvo é o centro da circularidade sem contorno, vertiginosamente espiralada. A coincidência é que dá armas a Psiquê seduz Eros: "As próprias trevas da noite não têm mais sombra para mim: eu tenho a ti, que és minha luz".

Na poesia de Casimiro de Abreu, a Volúpia configura-se como turbação e excitação ilimitada, coincidência/tensão máxima de exigência e abandono em que o grito erótico predomina tanto como súplica quanto como oferta sedutora de transbordamento, de experiência da vertigem orgástica. As imagens da saturação erótica constroem-se em torno das palavras-chave intumescer (grafado entumecer), tremer, estremecer, desmaiar, palpitar, suspirar (de prazer, de gozo, de excitação, de dor amorosa).

Quero amor! quero vida! e longa e bela
Que eu, Senhor! não vivi - dormi apenas!
Minh'alma que se expande e se entumece
Despe o seu luto nas canções amenas.

Quero amor! quero vida! os lábios ardem...
Preciso as dores dum sentir profundo!
- Sôfrego a taça esgotarei dum trago
Embora a morte vá topar no fundo.

Ave dos bosques, brisas das montanhas, Bem-te-vis do campo, sabiás da prala, — Cantai, correi, brllhai - minh'alma em ânsias Treme de gozo e de prazer desmaia!

No lar. PC. p. 72/73

Trememos de medo... a boca emudece Mas sentem-se os pulos do meu coração: Seu seio nevado de amor se entumece... E os lábios se tocam no ardor de paixão:

Segredos, PC, p. 123

Ai! se eu te visse Madalena pura, Sobre o veludo reclinada a meio, Olhos cerrados na volúpia doce, Os braços frouxos - palpitante o seio!...

No fogo vivo eu me abrasara inteiro: Ebrio e sedento na fugaz vertigem Vil, machucara com meu dedo impuro As pobres flores da grinalda virgem:

Amor e morte. PC. p. 177

Filha do céu - oh flor das esperanças, Eu sinto um mundo no bater do pelto! Quando a lua brilhar num céu sem nuvens Desfolha rosas no virgineo leito.

Nas horas de sllêncio lnda és mais bela! Banhada do luar, num vago anseio, Os negros olhos de volúpia mortos, Por sob a gaze te estremece o seio!

Vem! a noite é linda, o mar é calmo, Dorme a floresta - meu amor só, vela: Suspira a fonte e minha voz sentida É doce e triste como as vozes dela.

Noivado. PC. p. 187

Do morto peito vem turbar a calma, Virgem, terás o que ninguém te dá; Em delírios d'amor dou-te a minha alma, Na terra, a vida, a eternidade - lá!

Se tu, oh linda, em chama igual te abrasas, Oh! não me tardes, não me tardes, vem! Da fantasia nas douradas asas Nõs viveremos noutro mundo ~ além!

Canto de amor. PC. p. 142

A Volúpia casimiríana detém-se no limiar de Hímeros, o desejo apaixonado, vizinho da fome. A languidez inslnuante foi a arma/armadilha maior desse Eros brasileiro. Se Hímeros se põe em cena, o Medo, cavilosamente, coloca-o na sombra do interdito; ou Cupido o detém com suas brincadeiras graciosas e sensuais: Morena, minha Morena Es bela, mas não tens pena De quem morre de paixão! — Tu vendes flores singelas E guardas as flores belas, As rosas do coração?!...

Moreninha, Moreninha, Tu és das belas rainha, Mas nos amores és má; — Como tu ficas bonita Co'as tranças presas na fita, Co'as flores no samburá!

Eu disse então: - "Meus amores, Deixa mirar tuas flores, Deixa perfumes sentir!" Mas naquele doce enleio, Em vez de flores, no seio, No teu selo te fui bulir!

Como nuvem desmaiada Se tinge de madrugada Ao doce albor da manhã, Assim ficaste, querida, A face em pejo acendida, Vermelha como romã!

Tu fugiste, feiticeira, E decerto mais ligeira Qualquer gazela não é; Tu ias de saia curta... Saltando a moita de murta Mostraste, mostraste o pé:

Ai! Morena, ai! meus amores, Eu quero comprar-te as flores, Mas dá-me um beijo também; Que importam rosas do prado Sem o sorriso engraçado Que a tua boquinha tem?...

Apenas vi-te, sereia, Chamei-te - rosa da aldeia -Como mais linda não hã, - Jesus! Como eras bonita Co'as tranças presas na fita, Co'as flores no samburá!

Moreninha. PC. p. 80/81

Acreditamos que essa poética da languidez, que codifica o velho diálogo entre Adão e Eva, ê que assegurou a eficácia da poesia de Casimiro de Abreu e a sua permanência no gosto popular Languidez que incita à Volúpia e excita insidiosamente o desejo e o prazer, doce doença dos apaixonados, doença de Eros no exílio de Psiquê. Foi justamente esse exílio do Amor, ardendo em febre longe do objeto de seus desejos, que fez suspirar tanto moço, chorar tanta donzela; bem mais do que o exílio da terra das palmeiras e dos laranjais.

- 1. As expressões "belo, doce e meigo" e "predileto dos cestos de costura" aparecem no estudo dedicado a Casimiro de Abreu, em Formação da Literatura Brasileira (momentos decisivos), de Antônio Cândido, sem qualquer conotação depreciativa, mesmo porque esse estudo, mais do que qualquer outro na nossa critica literária, ressalta "a velha estratégia de conquistador sonso", típica da lírica portuguesa e do "negaceio casimiriano". Já a expressão "descida de tons" pertence a Alfredo Bosi, em História Concisa da Literatura Brasileira, o qual julga necessário apreciar a popularidade de Casimiro de Abreu, "na linha de compreensão do público médio".
- 2. Canto de amor. In: ABREU, Casimiro. Poesías Completas. São Paulo, Saraiva, 1961. p. 139-143. A edição é acompanhada de estudo crítico do professor Silveira Bueno. A organização, a revisão e as notas ficaram a cargo de Frederico José da Silva Ramos. Todas as citações serão feltas a partir desta edição, indicada por PC.
- 3. ROMERO, SIlvio. História da Literatura Brasileira. Rio, José Olympio, 1960. p. 1053. t. III. Parece-nos significativo o fato de Silvio Romero admoestar, nessa obra, a poetisa Narcisa Amália, da teima "em choramingar, em fazer de Casimiro de Abreu"... (op. cit., p. 1056).
- 4. Idem, ibidem, p. 1050.
- 5. Nesse estudo, utilizamos a narrativa sobre a aventura amorosa de Ehoa e Psiquê tal como é apresentada por Apuleio, em 0 asno de Ouro. Consultamos a tradução direta, feita do latim por Ruth Guimarães para a Editora Cultrix (S.P. 1963), com algumas pequenas modificações nos textos que servem de epigrafe, no único intuito de simplificar as citações.

O resumo da lenda é o seguinte:

Uma jovem de grande formosura, filha de um rei e de uma rainha, era venerada por todos como se fosse a própria Deusa Vênus. Sua fama estendeu-se a tal ponto que os mortais se esqueceram de oferecer sacrifícios em Pafos, em Cnido, em Citera, onde, anterlormente, a Deusa do Amor recebia todas as homenagens e favorecia aqueles que a honravam com preces e coroas. Enciumada e tomada de veemente colera, Vênus chamou seu filho, o menino alado, e lhe suplicou que a vingasse daquela rivalidade em beleza. Impeliu o filho, deus do Amor, a fazer com que Psiquê fosse possuída de ardente amor pelo derradeiro dos homens, a fim de que fosse castigada por uma paixão amal-

diçoada e abjeta.

Entretanto, Psiquê, com toda a sua estonteante beleza, não tirava nenhum proveito disso. Todos a admiravam, porém ninguém a amava, nenhum pretendente lhe oferecia casamento. Suas irmãs mais veihas, de beleza mais comum, já haviam alcançado pretendentes reais, enquanto ela chorava seu abandono. Os pais de Psiquê consultaram Apolo e pediram-lhe que desse à virgem desdenhada amor e um marido. O oráculo revelou que Psiquê deveria ser abandonada sobre um rochedo escarpado, para núpcias de morte. Todos lamentaram a sorte da formosa donzela, mas obedeceram às advertências celestes.

No locai do sacrifício Psiquê chorava quando Zéfiro a soergueu suavemente e levou-a para um vale coberto de relva úmida de orvalho. Ali, a jovem trangüilizou-se e adormeceu. Ao
acordar, viu um belo prado, uma fonte translúcida e um palácio que não parecia edificado por mãos humanas. Atraída pela
beleza desses lugares, Psiquê a tudo contemplava com volúpia,
quando uma voz lhe revelou que tudo lhe pertencia. Psiquê, então, entregou-se aos cuidados de vozes incorpóreas que providenciaram para ela um banho restaurador e um copioso festim.

À noite Psiquê foi visitada pelo marido desconhecido, que fez dela sua mulher e desapareceu antes da luz do dia. A bela moça somente não podia contemplar as feições de seu ardente amante, que, embora invisível, podia ser tocado.

Embora fosse feliz, Psiquê lamentava a distância que a separava dos país e das irmãs. Seu marido advertiu-a dos perigos que corria, que correriam ambos, se ela fosse ao encontro dos parentes. Entretanto, Psiquê, já grávida, acabou convencendo o amante da necessidade de encontrar-se com sua família.

O encontro provocou a inveja das irmas que persuadiram Psiquê de que o marido invisível era uma horrivel serpente, que poderia devorá-la depois que lhe nascesse o filho. Psiquê decidiu, então, matar o amante.

Ao acender uma lâmpada, para melhor executar seu plano, Psiquê deparou com Cupido em pessoa, que repousava, magnificamente belo e divino, no leito. Tomada de desejo pelo Autor dos desejos, ela beijou-o com ardor. Nesse abandono, deixou que a lâmpada pingasse uma gota de óleo na espádua direita do deus. Com o ferimento, Cupido arrancou-se dos abraços e beijos da infeliz esposa e desapareceu.

Psiquê foi obrigada por Vênus a vários sacrifícios e provas até conseguir chegar até Cupido, que, doente e também ferido pelo Amor, jazia no tálamo materno.

A intervenção de Júpiter, a pedido do apaixonado Cupido, dá a imortalidade a Psiquê. São, finalmente, celebradas as núpclas perpétuas dos dois amantes.

Desse mito utilizamos as imagens e as representações do Amor, da aventura da Alma em busca da realização do Desejo ou da plenitude. Pothos e Himeros, companheiros de Eros nas sagas de Vênus, não pertencem à lenda de Apuleio. Foram artificios para a representação de imagens ou conceitos verbais relativos à experiência erótica.

- 6. Foi muito importante, para a conceituação da experiência da volúpia e da languidez, a consulta dos Fragmentos de um discurso amoroso, de Roland Barthes (Rio, Francisco Alves, 1981), principalmente das figuras relativas a abraço, encontro, languidez, noite, rapto, transbordamento.
- 7. Para a interpretação dos mitos relativos a Korê/Prosérpina e ao nascimento de Eros e Afrodite, julgamos de grande importância a leitura de Introduction a l'essence de la mythologie, de C.G. Jung e Ch. Kerényi (Paris, Payot, 1953).
- 8. MACEDO, Joaquim Manuel de. O moço loiro. São Paulo, Melhoramentos, 1963. p. 139. O rapto amoroso, no sentido que lhe damos, de arroubo, de vertigem e iniciação no erotismo, é uma constante nos romances de namoro de Macedo. Sua maior expressão está no romance, cujo título já introduz o tema da sedução de Cupido, Os dous amores. Nele, Cândido, o jovem apaixonado, utiliza o cântico floral para despertar dos sonhos virginais a sua amada, Celina:

Iguais são no fado, que têm a cumprir, Iguais num mistério a bela e a flor; Se a flor tem perfume, que o prado embalsama, É délio perfume da bela o amor.

E a flor mais formosa, se não tem aromas, No vale esquecida desabre e fenece; E a virgem mais bela arrasta seus anos Tristonha, isolada, se amor não conhece.

Iguais são no fado a bela e a flor, Iguais no mistério, que vêm revelar; A flor deve os campos de aromas encher, E a bela na vida amor cultivar.

E a rosa, que se abre fragrante, viçosa, Em gruta profunda de vale escondido, Por mals perfumada que seja, e se ostente, Que serve o perfume na gruta perdido?... E à virgem formosa, que o anjo dos risos, P'ra encanto do mundo, ao mundo mandou; Que serve o amor, se um ente obscuro, Que o não merecia, foi quem ela amou?...

Faceiro favônio, que as flores namora, Na gruta profunda a rosa festeja; Depois pelos prados, de volta, voando, Da rosa os perfumes no prado lenteja.

E o joyem poeta, que em fogo se abrasa, Se da bela virgem amor mereceu, Nos hinos sagrados, que manda ao futuro, Eterna os encantos do amor, que valeu.

Iguais são no fado, que têm a cumprir, Iguais num mistério a bela e a flor; A flor que favônio, que espalhe perfumes, E a bela um poeta, que eternize amor.

MACEDO, Joaquim Manuel de. Os dous amores - Romance Brasileiro. Rio, Paris, Garnier, s/d. (t.1) p. 192-193.

9. ABREU, Casimiro. Op. cit., p. 31.

Orientação: MARIA DO CARMO PANDOLFO

Equipe:

HILMA RANAURO

VERA LÜCIA CASA NOVA ARMANDO EDSON GARCIA

Y JUCA PIRAMA. ESTRUTURAÇÃO

RESUNO

Análise das estruturas míticas de I Juca Pirama de G. Dias, salientando a ambigüidade do herói mítico e o paradoxo romântico nele contido.

RESUME

Analyse des structures mythiques du texte I Juca-Pirama de Gonçalves Dias, en soulignant l'ambiguité du héros mythique et le paradoxe romantique y inscrit.

### 1. PRELIMINARES

Esta leitura do poema de Gonçalves Dias - Y Juca Pirama, fruto de aulas e seminários do curso Semiologia I, nível Doutorado, que realizamos no segundo semestre de 1984, na Pos-graduação da Faculdade de Letra-UFRJ. O enfoque maior deste modulo de nosso programa, que prevê outros desenvolvimentos, recai sobre as estruturas míticas. O texto estudado ilustra a bigüidade fundamental do herói mítico, necessárlo mediador entre antinomias consideradas inconciliáveis. E o faz dentro do projeto romântico de recuperar a emoção, o sentimento, a afetividade, reprimidos pela cultura da Razão, que imperava nos moldes clássicos, éticos e estéticos. O heroísmo, aqui, já descarta a passibilidade do querreiro diante da morte sacrificial siano de honra. Antes congrega sensibilidade e altivez corajosa, valorizando a totalidade da aventura humana, na tensão dinâmica suas pulsões contrárias e simultâneas: o querer viver e o dever morrer.

Mas não é este o único paradoxo do poema e do Propugnando por seu projeto libertário, o Romantismo não consequiu entretanto libertar-se dos padrões classicizantes contra os quais teorizava. Também o poema pretendendo-se representante do sentimento nativista, aguçado pelo entusiasmo da recém proclamada independência do Brasil, toma o indígena como herói e o proclama aos olhos e ouvidos dos povos de além-mar. Mas não escapa ao etnocentrismo ocidental: querendo valorizar o elemento autóctone, primeiro senhor da terra, pinta-o livre, são e bom preconizava Rousseau) em seu contacto Intimo com a natureza, altivo e bravo como convém a uma figura capaz de gratificar a "volta às origens", requerida pelo nacionalismo do momento ideologia romântica. Recria-o segundo os valores da cultura européia, alheio à realidade da sociedade tribal a que supunha referir-se. E o Índio, que deveria encarnar a afirmação juvenil de nossa identidade, apenas revive, em outro cenário, com cocar flechas, as características do cavaleiro medieval.

O dado não é insólito e encontra justificativa imediata no momento histórico brasileiro. Vínhamos de três séculos de colonialismo e nossa elite intelectual formava-se na Europa. Formação que se traduz em uma forma (vogal de timbre fechado) que impõe uma forma (vogal de timbre aberto) e imprime uma visão de mundo, a qual contagia, até mesmo inconscientemente, o processo de criação artística, ainda que presumidamente rebelde. E assim como o grito de independência do Brasil não pôde libertar-nos da depen-

dência econômica (em que vivemos ainda), o "indianismo" não soube assumir a questão da brasilidade. Um e outro configuravam-se com um gesto, bastante teatral aliãs (lembremo-nos que o Romantismo investiu decisivamente no teatro, a ponto de tornar-se esta via um (quase) equívoco para o talento de alguns poetas, como Hugo e Nerval). Gesto simbólico, mas antecipador da modernidade, onde ecoa - promessa renovada de atualização de um vigor que nos faz, ainda hoje, crer em uma possível soberania nacional, em todas as areas.

E com vocês, sem mais delongas, (gesto de apresentador) alquimas cenas, cortes e recortes da estruturação de Y Juca Pirama.

# 2. TRANSCRIÇÃO DAS SEQUÊNCIAS

# 2.1 Exterminio de tribo Tupi

Havia uma tribo Tupi, que se extingüiu em guerras, dela restando um querreiro e seu velho pai cego.

### 2.2 Errância

Pai e filho partem. O pai, velho, cansado, cego e faminto, está por não resistir. O filho embrenha-se pela selva, em busca de alimento.

## 2.3 A prisão do guerreiro Tupi

O guerreiro Tupi cai prisioneiro de um grupo da tribo Timbira.

2.4 A aldeia Timbina - preparativos para o sacrificio. A tribo dos Timbinas se prepara para o ritual de sacrificio do guerreiro Tupi. Ao centro da taba, reúne-se o concilio guerreiro, composto dos velhos da tribo; os mais jovens rodeiam o prisioneiro, que é preparado para o sacrificio.

O chefe Timbira dirige-se ao prisioneiro e questiona sua origem e feitos. Percebendo-lhe, no semblante, uma preocupação, que julga ser temor da morte, incita-oa não temê-la, para que, forte, reviva "além dos Andes", para onde vão os que a enfrentam com destemor. Incita-o a falar ou a defender-se e lutar.

# 2.5 Canto de morte do guerreíro

O guerreiro Tupi narra sua história, comenta sobre a extinção de sua tribo e fala de seu velho pai, cansado e cego, que o espera. Conta como e porque caiu prisioneiro. Pede por sua vida,

por piedade a seu pai, que o tem como único amparo, já que toda a tribo se extinguiu. E, então, chora.

# 2.6 Reação do Tímbira

O chefe Timbira ordena que soltem o guerreiro, provocando uma reação de espanto entre os presentes. O chefe insiste, e o guerreiro é solto. O Timbira alega, então, ser ele, covarde,portanto, não merecedor do sacrifício, pois sua carne (vil) enfraqueceria os fortes.

## 2.7 Reação do prísioneiro

O guerreiro Tupi, inicialmente, toma como cortesia a atitude do Timbira e propõe voltar apõs a morte de seu pai.Quando compreende as verdadeiras razões de sua soltura, tem impetos de lutar, mas se controla a lembrança do velho pai moribundo, que o espera. Cabisbaixo, penetra no bosque.

# 2.8 Retorno e reencontro com o paí

O guerreiro Tupi vai ao encontro de seu velho pai. No reencontro, estabelece-se um diálogo entre pai e filho. O pai, percebendo-lhe os indícios de que caíra prisioneiro de índios, deduz ter o filho, valente, se libertado do sucrifício. O filho mente parcialmente, omitindo a verdadeira razão de sua soltura, alegando terem os Timbiras sabido da existência de seu velho pai. O pai ordena que retornem à aldeia Timbira, o que é feito.

# 2.9 Reação do velho Tupí

O velho Tupi devolve seu filho para o sacrifício, agradecendo ao chefe Timbira a "cortesia", que julga ter sido feita em seu favor, pois também nisso não quer ser ultrapassado por ninquêm.

## 2.10 Reação do chefe Timbira

O chefe Timbira não aceita o guerreiro para o sacrifício, dizendo-o imbele e fraco, por ter chorado de covarde diante da morte. O guerreiro Tupi é por ele desqualificado para o sacrifício.

# 2.11 Rejeição do paí

O velho Tupi, sabedor da verdadeira razão da libertação de seu filho, rejeita-o como tal, amaldiçoando-o pela desonra.

O guerreiro Tupi é desqualificado pelo velho paí, como filho e como descendente da tribo Tupi

## 2.12 Reação do querreiro Tupi

O jovem, diante da reação do paí e por percebê-lo, agora, protegido — não mais só e abandonado — permite-se reagir e lutar. Ouve-se seu grito de guerra, vozes, golpes, gemidos e gritos. O guerreiro Tupi luta.

# 2.13 Reconhecimento do velho Tupi

O velho Tupi reconhece a voz e o grito de guerra de seu fílho muito amado, e se regozija, chorando de alegre — lágrimas que não desonram.

# 2.14 Reconhecimento pelo chefe Timbira

O chefe Timbira reconhece, no jovem Tupi um guerreiro ilustre e merecedor do sacrifício.

## 2.15 Reconhecimento pelo mito

Perpetua-se pela história, contada nas tabas, a grandeza e coragem indígena. O autor do poema recita a narratíva para conhecimento dos ditos civilizados.

# 3. AS ESTRUTURAS NARRATIVAS

### 3.1 Contratos

Existem dois contratos, o da meta-nanhativa e o da narrativa, que é polêmica, por existir um conflito entre os laços culturais (Cultural) e os laços de sangue (Natureza). É desse conflito que nasce o poema, daí surgindo dois outros contratos, em diferentes niveis: o da Cultura e o da Natureza.

Ao: Contrato da meta-narrativa - razão de ser da narrativa.

D<sub>1</sub> — C — D<sub>2</sub>

narrador contar homem da cultura ocidental

tuma
história
(indigena)
contar um
saber mítico

# D:: o narrador:

O narrador recita uma história indígena aos homens da cultura ocidental. É anônimo (não é G. Dias), de cultura européia. Observe-se a menção à Grécia: "Assim lá na Grécia ao escravo lnsulano/ Tornavam distinto do vil muçulmano/ as linhas corretas do nobre perfil" (canto I, v.v.28-30).

Ele não é dono do seu discurso, não o cria do nada, retoma um saber anterior, dando-lhe forma nova; reelabora-o literariamente, estruturando-o em forma de narrativa. Com isso, explicita a intertextualldade existente.

Há uma valorização do saber narrado, daí merecer ele ser contado, propagado: pelo narrador, aos homens da cultura ocidental e pelo velho Timbira, aos meninos da tribo.

Para realizar seu objetivo, o narrador tem, como adjuvante, o velho Timbira, de quem recebe o saber e, como oponente, a inverossimilhança. Há que se fazer com que acreditem na história. O fato de ser contada por um velho Timbira "coberto de glória" lhe dá autenticidade, lhe empresta credibilldade, o que é reforçado, referendado pela afirmação ("prudente") do mesmo: "menimos, eu vi!" (canto X, v.6 e v.24). É o fato de ter visto, de ter presenciado o ocorrido que dará veracidade ao que conta. É um saber exemplar, por isso, é contado. Deste modo a ficção encena ser "real", dando-se foros de verdade, em função do velho preconceito de lógica ocidental, pelo qual só merece crédito aquilo que fol vivenciado, experimentado, comprovado.

0: objeto: contar uma história (indígena); contar um saber miti-

Busca o narrador propagar um saber mítico. Apresenta uma ficção como acontecimento real, valorizando-o.

O objeto é desenvolvido em forma de narrativa, já que é uma história.

# $\mathcal{D}_q$ : destinatário: homem da cultura ocidental

Busca-se divulgar a cultura Indígena e valorizá-la ante os olhos dos homens da cultura ocidental. O "primitivo", tido como mais puro porque mais próximo das "origens" e da "natureza" é perfilhado como "valor" pelo Romantismo, que o enfeita com as cores do heroísmo exemplar.

### 3.2 Provas

Para que o contrato Ao (da meta-narrativa) se cumpra, há três provas a serem realizadas: a phova qualificante, pelo qual o destinador é habilitado, "qualificado", para o cumprimento do contrato, a phova phincipal, que vem a ser a que leva à realiza-

ção do objeto do mesmo, e a prova glorificante, que se constitui na concretização do pactuado, do contratado.

- prova qualificante:

para realização de seu intento-transmitir aos homens da cultura ocidental, uma história indígena, mantendo a sua tradição — o destinados, que vimos ser o próprio narrador, necessita estar qualificado para tal: alêm de quenes, ele deve sabes e podes fazê-lo.

Ele o quer — é seu objetivo — sabe a história — recebeu-a do velho Timbira — e é capaz de recitar, numa narrativa, o seu saber — e propagá-lo. Pode, então, já que tem meios para fazê-lo, realizar o seu objetivo.

- o destinados ( $D_1$ ) está, pois, "Qualificado" para fazer com que o contrato da meta-narrativa ( $A_0$ ) se cumpra.
  - prova principal:

a prova principal se constitui na própria escritura do texto.

- O destinador recita, numa narrativa, o seu saber.
- prova glorificante:

Para o narrador, o fato de seu poema ter entrado para a história literária e constar nas antologias, sendo lído e estudado até hoje.

A prova glorificante se realiza: através de seu poema, perpetua-se, na memória dos homens (de cultura ocidental), a tradição indígena, propagando-se, assim o (seu) saber mítico.

# 3.3 Contrato A<sub>1</sub>: Ordem da Cultura



# D: Cultura indigena:

É a cultura transmitida, veiculada por um narrador, indianista, que com propósitos nativistas representa o índio dentro
de um projeto romântico, que "veste" o "homem nu", ou seja,
transfere a visão de mundo ocidental para o mundo ameríndio. A
partir do "olho aristocrático" civiliza-se o índio, este cavaleiro medieval, que deve manter a honra e a coragem diante da
morte.

— Que temes, ó guerreiro? Além dos Andes Revive o forte, Que soube ufano contrastar os medos Da fria morte (canto II, v.v. 37-40) Dentro do projeto Romântico, o sonho da Cultura integrada traz a volta às origens, à "Idade Média" brasileira, cujo herói é o selvagem. História que só lhe interessa em si mesma por parecer uma época sem fissuras, integrada. Projeção utópica em termos culturais e antropológicos, onde o índio se caracteriza por virtudes senhoriais, tais como: coragem, bravura, honra, altivez e lealdade, particularmente valorizados na Europa no período medieval, na figura do cavaleiro. O índio é na Pindorama, o seu "pendant".

Paralelamente, procura o romântico a pureza, a inocência, a simplicidade da criação que J.J.Rousseau ressaltara na imagem do "bon sauvage", do ser integro e primitivo, que deve ser o ideal para o homem corrompido pela sociedade. É o jovem, mais próximo da natureza pura e primitiva, aliado à nacionalidade indigena que ensina novos valores que devem ser apreendidos.

## 0: A honra

A honra é um valor que uma pessoa possui diante de si mesmo, é também o que ela vale diante daqueles que constituem a sociedade, ou seja, o reconhecimento de uma identidade social.

Neste contrato a honra está ligada aos fatos guerreiros do Índio, e principalmente em seu confronto com a morte; sua coragem, sua bravura, sua força. Mas no "canto de morte", o tupi chora. O choro diante da morte é prova de fraqueza, covardia, desonra.

Ressurge assim o ideal cavaleiresco, medieval, da honra do senhor e do guerreiro. Honra que deve ser transmitida de geração em geração, herdada como valor ético, para que a noção de Genos (=raça) se conserve.

"Que um filho dos Tupis, vive com honra, E com honra maior, se acaso o vencem, Da morte o passo glorioso afronta" (canto V, v.v.26-28)

A atitude diante da morte confere valor ou desvalor ao indio. M.C. Pandolfo, ao analisar a estrutura mitica de mediação na Canção de Rolando, chama a atenção para a sub-humanidade e a super-humanidade, os primeiros distintos dos animais pela consciência de morte, os segundos caracterizados pelo reconhecimento da superioridade obtido de uma outra consciência:

"Os infiéis representam uma sub-humanidade, apenas distinta dos animais pela consciência da morte... Para eles, a vida é o valor supremo, sem que interfira a questão da dignidade. Por isso buscam afastar o perigo servindo-se de meios infames e fogem diante da ameaça de morte"

É assim que o Timbira vê o jovem tupi. Não o reconhece, por ele ter chorado em presença de morte.

"Em oposição radical, uma super-humanidade busca a consciência de si mesma no reconhecimento obtido de uma outra consciência.Segundo Hegel, isto só é possível sob uma condição: elevar-se acima da animalidade, da Vida como valor primeiro e suficiente. O que implica arriscar voluntariamente a vida, afrontar deliberadamente a morte"

O orgulho da raça e a coragem diante da morte, colocando a honra acima da vida são os investimentos que a axiologia do texto procura preservar. Investimentos que encontramos também no Cid do Corneille:

"Se a iqualdade em um espaço — o horizontalismo que define uma classe de Senhores é abalada pela ação corrosiva do sobre a força física (elemento necessário para secundar a coragem do guerreiro), é a própria dimensão temporal que oferece o remédio: a linguagem reune verticalmente no tempo, os membros de uma mesma família, li-gada pelo sangue e unificada como um só ser na noção de Genos... O filho pode com a força de sua juventude o que faltou ao pai e recuperar, para a raça, a honra perdida. Porque o problema lhe concerne diretamente: a afronta sofrida por membros recai sobre toda a Genos. Entretanto a nobreza de sangue não é uma simples herança biológica"<sup>2</sup>

É preciso que o jovem tupi, portador do sangue tupi se mostre digno desse sangue (=Genos) a que pertence.

Assim diz o velho pai:

"Eu porém nunca vencido,
nem dos combates por armas,
nem por nobreza nos atos;
aqui venho, e o filho trago.
Vos o dizeis prisioneiro,
seja assim como dizeis
Em tudo o rito se cumpra! (canto VII, v.v.10-15-19)

#### e ainda:

# Do; Membros das Tribos

Subentende-se aqui membros de qualquer nação indígena, que deveriam preservar o valor honra.

### Provas:

## a) qualificante

Tanto o chefe Timbira quanto o velho pai e o jovem prisioneiro têm por responsabilidade realizar essa preservação de honra. Assim, estão qualificados quanto ao querer, ao saber e ao poder para tal.

Fig. I

| p      | Timbira | Pai | Filho |
|--------|---------|-----|-------|
| querer | +       | . + | +     |
| saber  | +       | +   | +     |
| poder  | +       | +   | +     |

Todos querem preservar a honra. Todos sabem como, através do heroísmo de guerreiro diante da morte, e todos podem. Vê-se aí como a questão da honra liga-se diretamente a um mecanismo distribuidor de poder, que permite selecionar os membros da tribo que terão papéis de comando e imporão a imagem ideal que as outras tribos farão desses membros.

## b) principal: negativa

A prova principal do jovem Tupi não pôde ser realizada da primeira vez pelo não acatamento do contrato (disforia) cultural. O jovem Tupi é desqualificado pelo chefe Timbira e por seu próprio pai, em nome da Cultura.

Aparentemente o tupi transgride a Lei da Cultura. Não preserva a honra proposta, logo não pode ser sacrificado. Seu comportamento não é exemplar. Dado o reconhecimento de um novo contrato, ficam comprometidos o querer, e o poder de filho ou seja:

Fig. 2

|        | Timbira | Pai | Filho |
|--------|---------|-----|-------|
| querer | +       | +   |       |
| saber  | +       | +   | +     |
| poder  | +       | +   |       |

O saber é positivo pois ele propõe voltar, morto seu pai. O jovem não se desvincula de sua formação cultural, apenas opta por um desvio provisório.

# c) glorificante:

Por ter chorado, por não ter realizado o contrato anterior e sua prova principal, não é digno de morrer, por parecer covarde diante da morte, por não ter assumido o papel de herói mítico, não deve ser sacrificado para o repasto dos guerreiros Timbiras. Imolar a vítima e comê-la. Assumir como alimento a energia e o poder do "outro" — eis o valor do sacrifício e do canibalismo indígena.

Assim, é considerado covarde pelo chefe Timbira (negação da vítima como alimento) e pelo velho pai (como membro da tribo Tupi e como filho).

- -- "Derramar seu ignóbil sangue: Ele chorou de covarde; Nós outros, fortes Timbiras, Só de heróis fazemos pasto" (canto VII, v.v. 36-39)
- "Não descende o covarde do forte, Pois choraste, meu filho não és! (canto VIII, v.v.3-4)

É na segunda parte do Canto de Morte que um novo contrato aparece. Um contrato que o jovem tupi institui (reconhece) e pelo qual se desobriga do cumprimento imediato do contrato anterior.

# 3.4 Contrato Ag: Ordem da Natureza

# D,: Natureza

A Natureza é enfocada no texto como os laços de parentescos (pai-filho), laços de sangue. São esses laços que fazem o jovem tupi chorar a lágrima não consentida pela ordem da Cultura. Aqui a revanche do romantismo. Existe um sentimento e não desonra. Se para o cavaleiro medieval primitivo há honra e desconhecimento do amor (cf. Rolando, o herói francês), o texto questiona esse valor e mostra a possível conclliação entre honra e sentimento (proteção ao pai). É a proposta que o Romantismo reivindica como sua, mas não a inventa.

Por entre cor local (selva) e o tom intensamente emotivo, o que se salienta aqul é o individualismo.

Começa-se a valorizar o Índio naquilo que o distingue do outro. O valor recai no particular, naquilo que diferencia uma pessoa de outra, ou seja, sua individualidade, seu sentimento. O que o distingue é sua situação de piedade filial, substituto do amor à mulher, (pois as mulheres no épico pouco ou nada contam) seu amor ao paí.

Logo, há abrandamento da agressividade do cavaleiro medieval primitivo, quando se lhe incute sentimento, afetividade, que o choro vem traduzir.

# 0: proteção ao pai invâlido

Valorização dos laços em oposição aos laços culturais, em termos de noção de honra medieval (valentia, coragem de guerreiro).

Esse novo contrato postula a conciliação de honra medieval guerreira com os laços afetivos (filiais), ou seja, guerreiro e filho não se excluem. Com a valorização da Natureza (característica do Romantismo) e reintegração da Natureza à Cultura, o jovem Tupi configura sua ambigüidade como herói de narrativa mítica, isto é, mediador de antinomias inconciliáveis.

Esse contrato vai ser o grande oponente da prova  $\mbox{ principal }$  do contrato  $\mbox{A}_1$ , como veremos adiante.

# D<sub>2</sub>: o jovem Tupí

Sujeito do contrato  ${\rm A}_2$   $\tilde{\rm e}$  ele quem deve realizar a missão de proteger o pai, mas o pai devolve-o aos Timbiras.

## Phovas:

# a) qualificante

Como sujeito desse contrato ele tem querer, saber e poder cumpri-lo, mas não pretende por isso romper o contrato cultural, apenas adiá-lo para momento oportuno (cf. proposta de retornar, morto seu pai).

# b) principal

Não pode realizar a prova principal (proteção ao velho pai), porque o pai, que se encontra no contrato  $\mathbf{A}_1$  obedecendo  $\tilde{\mathbf{a}}$  regra da tradição, o devolve aos Timbiras.

# 3.5 Oposição dos contratos: a estrutura mítica

$$f A_1 \qquad x \qquad A_2$$
 Cultura Natureza

Para a Cultura indígena enquanto tal, o contrato  $A_1$  se opõe ao  $A_2$ , mas para o jovem Tupi, o contrato  $A_1$  deve ser conciliado ao  $A_2$ . Essa oposição polarizada o obriga a sacrificar o parecer de sua honra, voltando para o pai (canto V). No momento em que ele percebe que o contrato  $A_2$  pode permanecer com o contrato  $A_1$  — a proteção ao pai seria garantida pela testemunha da valentia — o împeto de luta, inicialmente contido, desabrocha em ato (canto IX) — ele inicia a luta pela qual realiza a prova principal (garante a honra) e a prova glorificante (proteção ao pai laços de sangue Natureza) e dã-se a conciliação.

Retomando-se os contratos  $A_1$  e  $A_2$ :

— prova principal  $A_1$ ; o jovem Tupi preserva a honra enfrentando os Timbiras.

- ... "Alarma / alarme! O velho pára
  O grito que escutou é voz do filho,
  Voz de guerra que ouviu já tantas vezes
  (canto IX, v.v. 6-8)
- "A taba se alborota, os golpes descem, Gritos, imprecações profundas soam"... (canto IX, v.v. 18-19)
- prova glorificante  $A_1$ : reconhecimento da honra do jovem Tupi pelo chefe Timbira. O jovem é considerado digno do sacrifício, pelo que servirã de repasto dos guerreiros Timbiras.
  - -- Basta, guerreiro ilustre! assas lutaste, E para o sacrifício é mister forças. (canto IX, v.v. 35-36)

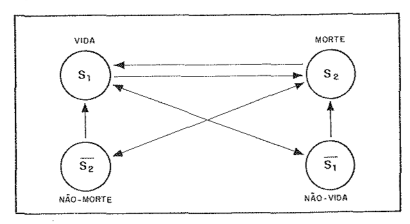
- "Com lagrimas de jubilo bradando: Este, sim, que é meu filho muito amado! E pois que o acho enfim, qual sempre o tive, Corram livres as lagrimas que choro, Estas lágrimas, sim, que não deshonram" (canto IX, v.v. 37-41)

### ESTRUTURA PROFUNDA

A estrutura profunda, conforme Greimas, é a instância fundamental pelo que se dão as primeiras articulações da substância sêmica; trata-se de uma estrutura de significação, mas uma estrutura elementar em que o conteúdo sêmico aparece como duas polaridades binárias (S<sub>1</sub> X S<sub>2</sub>) que entre si mantêm as relações formais seguintes:

- S<sub>1</sub> S<sub>2</sub> : Contrariedade (Pressupõem-se, mas excluemse); - S₁ ← → S₁ : São contraditórias (afirmação-negação  $S_2 \leftarrow \overline{S_2}$  um e de outro, respectivamente);
- \$\overline{S\_1} ----> S\_2 : Implicação (um implica o outro);

O diagrama seguinte visualiza essas relações formais.

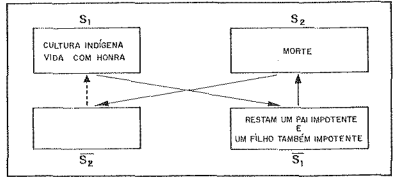


(C.f. Maria do Carmo P.P., Mito e Literatura. Rio, Plurarte, 1981, p. 27)

Com relação ao texto "I-JUCA-PIRAMA", a articulação da estrutura profunda se faz em três momentos, ao que correspondem os três deslocamentos do herói jovem tupi:

- 19 Da floresta para a aldeia Timbira (ida)
- 29 Da aldeia Timbira para a floresta (volta)
- 39 Da floresta para a aldeia Timbira (ida)

19 Momento:

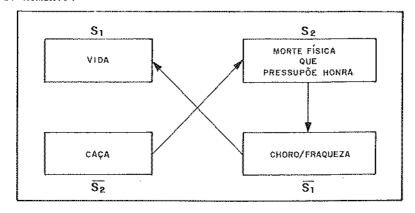


Em  $\mathbf{S}_1$ , o Herói encontra-se no seio da sua cultura vigente, cujo valor dominante exige o destemor perante a morte: a honra que deve ser preservada e confirmada.

Mas a tribo do herói é dizimada, e, do entrevero, sobram com vida ele e seu pai cego e fraco. Neste passo o herói está em situação de não-vida  $(\overline{s_1})$ . A honra da tribo não tem como ser preservada, ou mesmo confirmada, pois o velho pai é impotente, e o filho, não obstante sua condição física de potência, não tem com quem de sua tribo perpetuar, pela prole, a tradição de honra, vital para a vigência da cultura e da tribo que lhe dá suporte.

Esta situação de não-vida implica a morte  $(S_2)$ , e a morte sem honra, a morte  $\tilde{a}$  míngua por falta de alimento.

É então que o filho tupi sai em busca de caça na selva  $(\overline{S_2})$ , o que levaria ele e seu pai para a situação de vida  $(S_1)$ . Na verdade torna-se "caçado" por um grupo de guerreiros timbiras. A situação  $S_2$  não tem mais o desfecho que o percurso a  $S_1$  lhe traria. Temos no texto um novo percurso, de volta a  $S_2$ : trata-se de um segundo momento da estrutura profunda da narrativa.

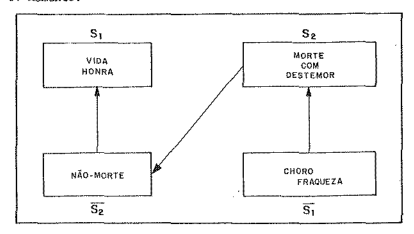


Em  $\overline{S_2}$  o herói torna-se "caça", e como tal realiza o percurso em direção à morte física  $(S_2)$ , que pressupõe a honra preconizada (=Vida) pela cultura indígena  $(S_1)$ .

Contudo, diante da morte  $(S_2)$ , o herói Tupi sofre um martírio interior que se deixa perceber pelas rugas que lhe cobrem a "fronte audaz" (V.66). A dor que o envolve diz respeito ao pai "cego e quebrado" que com sua morte ficará ao abandono. O afeto que o filho tupi dedica a seu velho pai é tão intenso que o leva as lágrimas perante o Cacique Timbira e toda a sua tribo. Este choro, motivado por um afeto filial, é interpretado como medo da morte e covardia (vv. 224, 341, 351), não obstante suas explicações em contrário. Este choro, desmentido da noção valorizada da honra  $(S_1)$ , parece levar o jovem tupi a desqualificações em  $\overline{S_1}$  (não-vida): "espectro de homem", rejeitado pela sociedade. A direção da seta inverte, pois não é este o saber transmitido pela narrativa, mas um desvio que será corrigido.

De  $\overline{S_1}$  só pode voltar a  $S_1$  (Vida) - encontro do pai, oferta de alimentos -, mas esta já não é a vida plena.

Do ponto de vista do herói a situação  $\overline{\mathbf{S}_1}$  conduziria a ele e seu pai a  $\mathbf{S}_1$ , a situação de vida física, o que lhe permitiria em um segundo momento submeter-se à morte com destemor e receber a consagração da vida-mítica com honra. Seu pai assim não pensava e inverte a direção do percurso de sua ação. É o terceiro momento da estrutura profunda da narrativa.



O pai, mal informado da situação do filho perante a cultura,pretende que se cumpra o percurso da honra e do sacrifício: retornar  $\tilde{a}$  aldeia para a morte  $(\overline{S_1} \longrightarrow S_2)$ . Descobrindo que o jovem chorara  $(\overline{S_1})$ , encampa a posição do timbira e rejeita o filho.

Assim a situação  $\overline{S_1}$  do segundo momento se recobre com esta  $\overline{S_1}$  do terceiro momento. O herói se encontra em situação de não-vida  $(S_1)$  tanto para a cultura, como para a natureza (os laços de sangue). O herói então empreende o percurso do retorno a  $S_2$ , a morte com destemor, pelo que se mostrarã capaz e digno de preservar e confirmar a honra da cultura e o afeto filial. Nisto é reconhecido pelo chefe timbira e pelo velho pai (vv. 430-439). O desenvolvimento lógico situarã o herói em  $\overline{S_2}$ , a não-morte que implicarã o seu contrário  $S_1$ , a vida com honra. Trata-se da vida mítica desde jã aclamada pelo timbira e pelo pai, e depois cantada de geração em geração (vv. 440-463).

### NOTAS

- 1. PANDOLFO, Maria do Carmo P. Míto e Líteratura. Rio de Janeiro, Pluriarte, 1981. p. 41.
- 2. Idem, ibidem, o, 41.

A COMÉDIA DA ESCRITA

à Maria do Carmo

RESUMO

Esta leitura, centrada na relação entre oralidade e escrita, tem como objeto a reflexão do conceito de memôtia como processo de composição da poesia oral e de seu registro escrito.

RESUME

Cette lecture, centrée sur le rapport entre l'oralité et l'écriture, a pour objet la réflexion sur le concept de mémoire en tant que procédé de composition de la poésie orale, ainsi que de son registre écrit.

Notre parole, nous l'embaumons, telle une momie, pour la faire éternelle. Car il faut bien durer un peu plus que sa voix; il faut bien, par la comédie de l'écriture, s'inscrire quelque part.

#### Roland Barthes

O processo de composição da poesia arcaica e, especialmente, a grega, tem em Homero um de seus primeiros representantes. As lendas, passadas de boca em boca, foram registradas pelo poeta que, para muitos, se reduplicava em vários Homeros. A cultura oral, legitimada pela escrita, perde e ganha nesta troca de registro, ao ser recuperada e desvirtuada de seus primeiros objetivos. Sem a escrita seria impossível gravar as manifestações da fala e do canto que se perderiam no esquecimento. Compartilhamos, até hoje, do repertório lendário (e literário) de várias épocas, graças à interpretação realizada pelos leitores e atualizadores de textos antigos.

O papel desempenhado pelos rapsodos da antigüidade e nossos cantadores de feira permite o reexame do processo de composição da poesia oral como prática fundada na variação em torno de textos recitados de cor, sofrendo alterações à medida que são recriados.

Uma reflexão sobre a poesia oral e seu posterior registro escrito implica, necessariamente, no estudo da memória nas suas variadas acepções. Ao se aventar a hipótese referente à dimensão alcançada pelo culto à memória de um povo, em determinada época, esbarramos em empecilhos incapazes de promover a recuperação de um passado que nos chega de forma difusa e pouco convincente. Outra inquietação surgiria da obsessão em acreditarmos em uma memória pura, reduto da fala "esquecida" dos velhos, abandonandose aquela impressa nos livros que emitem dados importantes em detrimento de outros. Seria interessante repensar nos limites e perigos que ambas as formas de resgatar memórias poderiam causar às interpretações que delas fazemos.

Nossa proposta consiste em verificar a transformação sofrida pela memória arquivada pelo ouvido e expressa na fala, comparando-a ao traço escrito. Ninguém ignora ser o exercício de rememoração dos rapsodos uma retomada de fórmulas pré-fixadas pelo
repertório cultural. A incidência de variações na recomposição de
novos textos propicia diferente postura relativa ao conceito de
paternidade dos cantos, resultando, apenas, na tentativa de se
resgatar uma memória fragmentária e, contudo, não menos legítima,
desse universo textual infinito.

Retomaremos ainda, neste ensaio, aspectos estudados por nos em trabalho recentemente publicado ("Mario de Andrade e a questão da propriedade literária") 1, em que analisamos a recusa de Mário ao culto da memória parasitária e a serviço do poder intelectual. Respondendo à acusação de plágio feita a Macunalma, por Raimundo Moraes, o escritor assume a posição de plagiador (no bom sentido) de toda tradição cultural brasileira e estrangeira como forma de romper, transgredir modelos e "esquecer" licões. Nesta carta-resposta Mário apenas menciona o processo de composição de Macunalma, calcado no gesto traidor da memória, a exemplo rapsodos antigos e cantadores populares da atualidade. Como manifestação dessa prática milenar de composição rapsódica, analisaremos a função do narrador em Macunalma que, no epilogo, assume seu débito com a fala do papagaio, expressão de uma estrutura de linguagem da repetição que rompe com o preconceito de originalidade.

# MEMORIA E ESQUECIMENTO

Os aspectos míticos da memória e sua relação com a poesia, a fala e a escrita serão examinados, de maneira sucinta, a partir de textos fornecidos por estudiosos do assunto.

Para Vernant, <sup>2</sup> o ordenamento do mundo religioso, em Homero, se liga à função do poeta em delimitar as origens, a genealogia dos deuses e reis, ao cumprir a função de porta-voz das lendas que circulavam. Em Hesíodo, a pesquisa das origens assume caráter mais religioso e sagrado, sendo oferecida ao poeta a incumbência de revelar a verdade, inspirada pelas musas - detentoras do canto. <sup>3</sup>

Apesar do nome da divindade Mnemosyne aparecer, pela primeira vez, em Hesíodo, ela insurge indiretamente na forma de composição e interpretação dos cantos homéricos, caracterizados pelo exercício livre e improvisado da memória. Hesíodo, ao narrar a genealogia dos deuses, registra que a Memória (Mnemosyne), unindo-se a Zeus, gerou as nove musas que presidem a criação poética, inspirando e concedendo aos poetas o dom da poesia. A natureza desse canto consiste na glorificação dos deuses (pais do canto), e seus intérpretes eram dotados do poder de conhecer o presente, o passado e o futuro. Mnemosyne é descrita, na Teogonia, como a que faz recordar e a que faz esquecer os males:

Na Piéria gerou-as, da união do Pai Cronida, Memória rainha nas colinas de Eleutera, para oblívio dos males e pausa de aflições.

Torrano esclarece, em seu estudo da Teogonia, que lesmosyne (o esquecimento) e Alitheia (verdade, revelação) são atributos das musas que, enquanto filhas da Memória, têm "o divino poder de trazer à Presença o não-presente, coisas passadas ou futuras." Lesmosyne se associa a Mnemosyne, mantendo com ela uma relação complementar, sendo a memória a detentora da força do "ser" e não se opondo ao esquecimento que, segundo Torrano, implicaria no "não-ser".

Vernant fornece dados importantes para a compreensão da função mítica da memória, ao reportar a experiência ritualística que preside a entrada dos consultantes na "boca do inferno", o que completa o pensamento de Hesíodo quanto à justaposição da memória e do esquecimento:

Não se admirará pois de encontrar, no oráculo de Lebadéia (...), uma descida ao Hades, Léthe, Esquecimento, associada a Mnemosyne e formando com ela um par de forças religiosas complementares. Antes de penetrar na boca do inferno, o consultante, já submetido aos ritos purificatórios, era conduzido para perto de duas fontes, chamadas Léthe e Mnemosyne. Ao beber na primeira, ele esquecia tudo da sua vida humana e, semelhante a um morto, entrava no domínio da Noite. Pela água da segunda, ele devia guardar a memória de tudo o que havia visto e ouvido no outro mundo. 6

A Mnemosyne desse ritual de Lebadéia é, nas palavras de Vernant, parente da deusa que preside, em Hesíodo, a inspiração poética, tendo ambas a função de revelar "o que foi e o que será". Associada ainda a Léthe (esquecimento), a deusa se reveste do aspecto de uma força infernal, por agir no limiar do além-túmulo.

Resumindo, poderíamos afirmar que todo esquecimento pressupõe uma prática ardilosa da memória e vice-versa, em que o exercício seletivo de memorização compreende o convívio astuto e talvez inocente da lembrança com o esquecimento. Reforçar o jogo ambiguo de lembran-esquecer é o que nos interessa, especificamente, neste ensaio, com o objetivo de entender o processo de interpretação do texto oral e seu registro escrito. Platão, no Fedro 8, opõe o conceito de "anâmnesis" (memõria) ao de "hypómnesis" (rememoração), ao defender a supremacia da fala diante da escrita. A anámnesis platônica, estendendo-se a todo seu arsenal teórico, é entendida como forma de ascese, implicando na busca do verdadeiro conhecimento, atingido graças ao esforço de recuperação ativa das experiências vividas através do método dialético.

Derrida, na "Pharmacie de Platon", ressalta a ambivalência do termo phārmakon, que significa simultaneamente remédio e veneno, elucidando o impasse criado por Platão (Fedro) entre a escrita e o "lógos". Theut, o deus da escrita, (correspondente ao deus Thot egípcio) oferece ao rei um presente que teria a função de revitalizar a memória dos homens. Esse presente (a escrita) é refutado pelo soberano por seu teor maléfico, que traz, ao contrário, o esquecimento para a humanidade e constitui um veneno para a memória ativa.

Na sua defesa do "lógos", do discurso natural e vivo (que produz a "anámnesis"), Platão é fiel à sua teoria da memória como ascese individual e fruto da experiência. A escrita (assentada na "hypómnesis"), considerada como repetição, rememoração e simulacro da fala, constituiria ameaça e perigo para a humanidade, perdendo o sujeito o perfeito controle de seu discurso. A "farmácia platônica", aparato teórico utilizado por Derrida em seu ensaio, consiste na confirmação de um léxico usado por Platão (em sua obra) e que se une a este eixo semântico da "farmácia" (phārmakon, pharmakôs, pharmakêus).

Dessa maneira, a condenação da escrita e a defesa do "lógos", no universo platônico, se reveste de uma preocupação de ordem familiar, estendendo-se ao social e ao econômico.

O "sujeito" que fala terá maior domínio do discurso, ao dialogar com seu interlocutor e expressar suas idéias que serão defendidas. Esse "sujeito", consequentemente, se consubstancializa na figura do pai, do mestre, do capital e do sol. 10 A escrita, por sua vez, ao afastar-se do pai, se transporta para o domínio público, tornando-se a manifestação de um texto desprovido de verdade, repetindo e simulando a fala. O "lógos", superior à escrita, se fundamenta em uma prática dialética em que emissores e destinatários da mensagem se acham presentes no palco da enunciação, conseguindo, dessa maneira, comandar seu discurso.

Podemos deduzir, das formulações de Platão (e da leitura via

Derrida), que esse poder do "lógos" se compara ao da poesia. presente na Teogonia. Neste texto o poeta, inspirado pelas musas, irá proferir o canto que lhe é outorgado pelo des deuses, o mesmo poder que rege o discurso dos reis - mediadores da "verdade" divina. Esta relação de autoridade, hierarquia delegação implica em uma estrutura familiar e social, nos dois autores. Hesíodo, ao afirmar que Zeus, enquanto "pai ďΦ canto", é glorificado pelas doces palayras que suas filhas (as musas) emitem, torna-se pai e filho de seu canto, pelo fato đe que sua figura é "iluminada" e revelada pela ação da Em Platão a fala, legitimada pela marca e presença do pai đe discurso, reforça a paternidade e a propriedade do bem de quem o emite.

No artigo de Charles Segal ("Tragédie, oralité, écriture") 12, o autor inclui Píndaro entre aqueles que manifesta um preconceito frente à escrita, dotada de caráter fiduciário, com o objetivo de apontar a supremacia da memorização oral: "Píndaro cita as técnicas da escrita ligadas ao mundo do comércio, das contas, do estado de dívidas, mas para opô-las às técnicas tradicionais da memorização oral". 13 o poeta confirma a vitória de seu canto sobre a rigidez da "conta", ou seja, da escrita e da dívida: a "glória oral" seria um monumento mais fiel do que a escrita.

Consequentemente, em Píndaro, a superioridade do oral face ao escrito advém de um princípio de fidelidade, entendendo-se a memória escrita como distanciada da "verdade" contida na memória oral. Esse critério de valor traduz a visão econômica do ato de escrever que, ligado ao comércio, torna-se moeda livre de ser trocada e manipulada por seus usuários.

# RAPSODOS E PARODISTAS

Aedos, rapsodos e cantadores da atualidade são os intérpretes das composições conservadas de geração a geração. O ato de improvisação, constituindo o processo instaurador no exercício da poesia oral, não implica, portanto, na total liberdade criadora do intérprete. Lembramos que a prática de improvisação depende de um aprendizado "longo e laborioso", de uma técnica de memorização que obedece ãs leis ditadas pelo fazer poético. Essa técnica, portanto, pode se contaminar de falhas e brancos de memória, proporcionando certa liberdade na reprodução dos cantos e permitindo ao intérprete manipular, ardilosamente, seu repertório.

G. Genette, no primeiro capítulo de Palimpsestes 14, estuda

a relação existente (na Antigüidade) entre hapsődía e patódia, afirmando que ambas participam da prática de improvisação dos cantos homéricos. Segundo o ensaísta, quando os rapsodos cantavam os versos da Illada ou da Odissela, por acharem que em um determinado momento, os cantos não estimulavam a atenção dos ouvintes, misturavam pequenos poemas compostos dos mesmos versos, mudando o sentido para divertir o público. 15 Os intérpretes que invertiam os cantos dos rapsodos eram considerados parodistas, ao modificarem o tom das recitações e introduzirem, subrepticiamente, cantos cômicos que invertiam os sérios. Genette registra a etimologia do termo paródia ("parôdia") com o fim de explicar a natureza desse canto paralelo:

Odé, é o canto; para: "ao longo de", "ao lado de", donde parôdia, seria (então?) o fato de cantar ao lado, logo de cantar falso, ou em outra voz, em contracanto - em contraponto - ou ainda de cantar em outro tom: deformar ou transpor uma melodia.16

A leitura de Genette resulta na afirmação de ser a paródia filha da rapsódia e vice-versa, em que essa filiação complementar contribui para que se desfaça a supremacia da rapsódia sobre a paródia, por ambas se entrecruzarem no jogo da improvisação. As variações dos cantos, verificadas tanto na paródia quanto na rapsódia, contribuem para a não observância total das leis presentes nos textos oral e escrito. Cria-se, dessa forma, a associação livre de temas, em que várias vozes se expandem no espaço aberto da interpretação, embora inexista al uma liberdade total. Rapsodos e aedos tornam-se, portanto, parodistas de parodistas.

Finalizando nossa reflexão sobre o relacionamento entre oralidade e escrita, valemo-nos da teorização de P. Zumthor que incide especificamente na poesía oral e na "performance" de seus intérpretes. 17 O ensaísta registra duas espécies de oralidade: uma "oralidade pura", primária, sem contato com a escrita e outra, a "oralidade mista", coexistente com a escrita. 18

A "oralidade pura", pertencente ao espaço das comunidades arcaicas, define uma civilização de voz viva, havendo aí a preservação dos valores da fala; esse tipo de oralidade encontra-se, por razões óbvias, em extinção. No seu entender, a oralidade (pura ou mista) interioriza a memória e a espacializa, a voz se lança em um espaço aberto, o que não se verifica, exatamente, com a escrita. Nesta, seu espaço se circunscreve à superfície do texto, na folha impressa, no livro ou nos folhetos, colorindo de preto

o branco da página. No entanto, pelo ato de leitura, pode-se ler esse espaço aparentemente fechado, abrindo-o a novas interpretações, recortando suas letras e recompondo outro repertório.

Se o texto transmitido pela voz é fragmentário, improvisado e solto em um domínio mais amplo, a escrita, por sua vez, não se aprisiona na folha impressa, deixando de ser um objeto morto e insensível ao sopro da leitura. Para Zumthor, muitas vezes, ao autor de um texto oral não é reconhecido um papel, pois a obra nos vem através de uma cadeia de intermediários e apenas tomamos conhecimento do último transmissor da mensagem. No entanto, este intérprete reclama para si a autoridade (enquanto intérprete) desfazendo-se pois a idéia de um anonimato absoluto.

A propriedade autoral, na escrita, entendida como presença do autor que possui seu texto (ou é possuído por ele) transforma o poema em um bem que é conservado e preservado. Mas não esqueçamos que esse bem está sujeito a trocas e o comércio dos signos funciona como o comércio simbólico das mercadorias. Será, pois, a partir de um sistema de trocas e do pacto com a voz do outro que qualquer manifestação literária (ou não) poderá ser repensada. É o que tentaremos demonstrar no próximo item deste trabalho, tomando como exemplo o rapsodo em Macunaíma, através do jogo entre a fala do papagaio e o registro "escrito" do narrador.

# A VOZ DO DONO É O DONO DA VOZ

Entre os inúmeros protocolos enunciativos presentes em Macunalma, 19 ressalte-se o aspecto rapsódico da escrita que resulta da passagem do enunciado pertencente à cultura oral e da transmissão de uma mensagem que circula através de múltiplas vozes. Deve-se acrescentar que, no epílogo do texto, o narrador aí se insere como rapsodo, ao estudar e gravar a fala "impura" do papagaio, assumindo sua posição ao longo de todo o texto, como o que reescreve (reescreveu) a história sob o signo da oralidade. As transformações realizadas permitem uma reflexão quanto aos limites do oral e do escrito, em que o narrador-rapsodo revive o exercício milenar dos cantadores, repetindo seu canto com variações e nuanças.

O objetivo de referendar uma prática rapsódica em Macunaíma se restringe ao epílogo que, ao invés de colocar o ponto final no texto, se abre como leitura/escrita de uma narrativa em processo. O papagaio, testemunha da fábula, torna-se muito mais testemunha de uma linguagem, da fala desaparecida da tribo Tapanhumas. Restará a memória dessa fala que, "no silêncio do Uraricoera,

conservava as frases e feitos do herói".

O exame da estrutura rapsódica de Macunalma, realizado de forma exemplar por G. de Mello e Souza $^{20}$ , incitou nossa curiosidade em desenvolver outros aspectos que mereciam ser explorados. Focalizaremos a memória e sua função no processo de reprodução de textos já existentes, em que a fala do papagaio exerce um papel catalizador. As histórias de Macunalma, retransmitidas pelo pássaro ao narrador, serão recontadas pelo novo interprete que se dispôs a escutá-las. Produz-se o diálogo entre narradores-rapsodos, várias voxes se expandindo na cena enunciativa, e a troca de papêis entre o narrador na 3a. pessoa ( $N_1$ ), Macunalma ( $n_2$ ), o papagaio ( $n_3$ ) e o narrador ( $n_x$ ) que se introduz, no final, na primeira pessoa.

O epilogo, remetendo às fórmulas de "fechamento" dos contos populares - o narrador se dirigindo ao destinatário na primeira pessoa - se reveste de uma função ambigua e paradoxal. A retomada de procedimentos enunciativos, entre os quais o trabalho de retrospecção sintetizante de todo o texto, filia-se à releitura desses protocolos quando o narrador, de maneira perspicaz, desvela o caráter estereotipado do epilogo.

Se o  $\rm N_1$ , ao longo da narrativa, delega sua voz às personagens, conferindo-lhes o papel de contadores de histórias, de tradutores parodísticos do imaginário popular, no epilogo essa posição se inverte: o  $\rm N_1$  torna-se narratário da mensagem emitida pelo  $\rm n_3$  - o papagaio - instaurando o lugar do leitor, do interprete múltiplo dessa lenda infinita.

Por outro lado, levando-se em conta o papel do "sujeito" da enunciação, ou seja, a transformação do  $N_1$  em  $n_\chi$  (na primeira pessoa), este se esvai no espaço enunciativo, ao representar uma voz que reduplica outras, participando da troca em um mercado aberto de mensagens anônimas. Ao "catar os carrapatos", pegar na violinha e "botar a boca no mundo", o homem que lá chegou, no silêncio do Uraricoera, cumprirá a missão de transmitir o recado, atando o fio das histórias e tecendo sua escrita.

# BATISMO DE LINGUAGEM

A aprendizagem da linguagem nova, nascida da voz do papagaio e endereçada ao narrador, se realiza em um contexto de morte, silêncio e mudez: "Dera tangolomango na tribo Tapanhumas e os filhos dela se acabaram de um em um (...). Um silêncio imenso dormia à beira do Uraricoera" (M. p. 147). A mudez é preenchida pelo repertório estereotipado das fórmulas populares, refrões repetidos de cor e que assumem a função ambivalente de denotar uma situação e esvaziar uma linguagem. As formas fixas são empregadas com o objetivo de denunciar seu carâter automático e possível de se encaixar em qualquer contexto. O epílogo se inicia com a frase-chave presente nos finais de textos populares: "Acabou-se a história e morreu a vitória"; a última frase do livro traz o refrão que percorre todo Macunaíma, "Tem mais não", fórmula retirada do repertório popular. Fragmentos de cantigas, pedaços de frases feitas e desfeitas produzem a escrita, caracterizada, principalmente, por uma linguagem de segundo grau.

O narrador, ao penetrar no silêncio recheado de vozes da natureza e dos pássaros, terá condições de ouvir mais nitidamente a linguagem que renasce. A voz que cai da ramaria "Currr-pac, papac! Currr-pac, papac!", som onomatopaico do papagaio, propicia a aproximação entre o narrador e o pássaro, através da voz que remete, metonimicamente, para seu emissor. Em seguida, o beija-flor que boleboliu no beiço do homem, inicia o ritual de aprendizagem de uma fala próxima ao código da linguagem infantil, um estado de pré-linguagem, de balbucio e sussuro. Do verbo boleboliu sai a frase feita, expressão indicadora do diálogo entre adulto e criança: "Bilo, bilo, bilo, lá... tetéia!".

Contudo, os papéis se invertem: o beija-flor é quem assume a função de instigador da linguagem frente ao menino-narrador. Verifica-se, nesse diálogo, a presença da oralidade em sua fase ainda lúdica e desprovida de significação. Interessante observar, nesta passagem, a presença de consoantes labiais, produzindo o efeito de batismo de linguagem em relação ao narrador: "Então veio brisando um guanumbi e boleboliu no beiço do homem...": -Bilo, bilo, bilo, lá... tetéia:" (M. p. 147). O beija-flor, beijando o lábio do homem o incita a procurar o lugar em que se encontra o papagaio e a introduzi-lo nos sinais desconhecidos da linguagem da natureza.

Esse primeiro estágio de linguagem, com seu caráter de balbucio e eco, prepara o contato do homem com a fala nova do papagaio de bico dourado, que o ensinará a falar em outra linguagem, fazendo com que se "esqueça" de seu código já sedimentado. Tem-se, primeiramente, a comunicação ainda estereotipada, presa á fórmula fixa, quando alguém se dirige a um papagaio e exclama: "Dá o pê, papagaio!". Imediatamente o clichê se desmancha ese movimenta no espaço da enunciação, o pássaro oferecendo não somente o pê mas o bico, ao emitir sua fala e reproduzindo, ao seu modo, as façanhas de Macunaíma:

O papagaio veio pousar na cabeça do homem e os dois se acompanheiraram. Então o passaro principiou falando numa fala mansa, muito nova, muito! que era canto e que era cachiri com mel-de-pau, que era boa e possuía a traição das frutas desconhecidas do mato. (M. p. 147).

O narrador alimenta-se dessa fala que traz no seu interior a tradução e a traição da fala "natural" do pássaro, reprodutora de outra fala, a de Macunaíma. Não caberia considerarmos essa linguagem como manifestação de uma oralidade pura, pois já vem contaminada pela transmissão de mensagens passadas de boca em boca, de bico em bico. O intérprete da rapsódia assume o papel de parodista, inserindo variações em torno da fábula, várias vezes ouvida e repetida. O narrador, mimetizando essa função parodística, se posiciona como o futuro intérprete da memória oral e escrita da história que ouve. (Lembramos que o texto-base de Macunaíma foi compilado das lendas amazônicas por K. Grünberg e traduzidas do alemão por Mário que, nas suas palavras, "trocava seu troco miudinho, miudinho de alemão").

O papagaio, o último que fica para contar a história, após seu relato, "abre asa rumo de Lisboa", deixando inscrita sua marca lingüística no narrador que articulará seu canto com falhas e "traições de memória", reunindo mitos, cantigas de roda, versos populares, a fim de resgatar a memória e a fala impuras da tribo. A fala do pássaro, expressão de um discurso anônimo e intransitivo, permite que se questione a noção de "impropriedade" da linguagem, voltada para seu próprio referente. Voz repetitiva e deslocada, reflete os ecos de uma enunciação que se fecha no traço do significante.

O papagaio, além de exercer o papel de sustentáculo da memória oral, é o representante de uma linguagem que produz a escrita de Macunaíma. Essa escrita, resultado de um processo repetitivo em que os signos se nutrem de outros, traz a marca da voz do pássaro, reinado do significante e da proliferação automática de sons e fragmentos de discursos. O aruaí, imitador da voz humana, encarna, ao mesmo tempo, uma voz que se fixa e emigra, imagem da escrita andradina que consiste, justamente, na arte de passar de um signo a outro, disseminando-os e propiciando a migração infinita de sentidos.

Essa escrita, contudo, guarda os traços da oralidade, recuperando a fala "impura" da tribo e da língua "brasileira". Evidencia-se aí a relação ambivalente entre oralidade e escrita,uma vez que o rapsodo-narrador transformará essa voz em letras impressas, inscrevendo-a no papel.

#### FALA A ESCRITA

Retomando as reflexões feitas no início deste ensaio, quando discutimos a posição de filósofos e estudiosos da poesia oral
face ao limite do oral e do escrito, poderemos finalmente esclarecer como se processa este impasse em Macunaíma. O rapsodo ao
"abandonar", estrategicamente, toda memória livresca afirmada nos
prefácios não publicados na época do lançamento do livro, delega
o poder de sua memória (textual e oral) ao papagaio: vozes sem
dono e donos sem voz.

Assim, tentamos "fechar" nosso estudo a partir da lição de R. Barthes em seu artigo "De la parole à l'écriture"22, do qual retiramos a epigrafe deste trabalho. A fala, no seu entender, embalsamada pela escrita, se assemelha ao ritual de "toilette morto", ao considerar que escrever não traduz um ato de transcrição da fala. O que permanece ausente é o teatro do corpo, reduto da fala, ausência causada pela escrita e que consiste um gesto castrador. Esse corte entre os dois registros (fala/escrita) é, portanto, passível de contradição. No ato de escrever (ou ler) renasce um corpo na escrita que, embora assumindo forma de um corpo embalsamado, contém a marca ambivalente de morte e vida, de festa e luto. Os intérpretes de cantadores de outros cantos, possibilitam o renascimento, ainda que fragmentário, do corpo, da voz, enfim, da vida dos falantes de todos os tempos e lugares.

Em Macunalma, a escrita do narrador-rapsodo, ave sem pouso e sem identidade, se alimentando sempre de outros signos, embaralha o princípio de unidade e privilegia o resquicio de oralidade ainda existente.

A escrita, ato de apropriação, distingue-se do texto oral, mas não o sufoca. Inscreve-se sob a marca perversa e inocente do roubo e se despe de todas as insígnias de propriedade. A fala do pássaro, com sua traição das frutas do mato, é introduzida na escrita e deixa o sabor adocicado e amargo que revive memórias do tempo em que se contavam histórias na calada da noite, trazidas pela voz das amas de leite, das velhas e dos papagaios.

- SOUZA, Eneida Maria de. Mário de Andrade e a questão da propriedade literária. In: Ensaios de Semiôtica. Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura (10). Org. SOUZA, E. M. de; ANDRADE, V. L. Faculdade de Letras da UFMG. Belo Horizonte, dez. 1983. p. 9-21.
- VERNANT, Jean-Pierre. Aspectos m\u00edticos da mem\u00f3ria e do tempo.
   In: \_\_\_\_\_. M\u00edto e pensamento entre os gregos. Trad. de Haiganuch Sarian. S.Paulo, Difus\u00e3o Europ\u00edia do Livro, Ed. da USP, 1973.
- 3. Idem, p. 76.
- HESÍODO. Teogonia; a onigem dos deuses. Estudo e tradução de Jaa Torrano. S.Paulo, Massao/Ohno, 1981. v. 53-55. p. 130.
- 5. Idem, p. 31.
- 6. VERNANT, Jean-Pierre. Op. cit., p. 79.
- 7. Idem, p. 80.
- PLATÃO. Phêdre. Oeuvres Complêtes. T. IV. Paris, Belles Lettres, 1947.
- 9. DERRIDA, Jacques. La pharmacie de Platon. In: \_\_\_\_. La dissēmination. Paris, Ed. du Seuil, 1972. p. 70-196.
- 10. Idem, p. 93 e seg.
- 11. HESTODO. Teogonia. Op. cit., p. 86.
- 12.SEGAL, Charles. Tragédie, oralité, écriture. In: Poétique (50): 131-154. Paris, Seuil, 1982.
- 13. Idem, p. 141-142. Tradução da autora.
- 14.GENETTE, Gérard. Palimpsestes: la littérature au second degré. Paris, E. du Seuil, 1982. p. 7-32.
- 15. Idem, p. 17.
- 16. Idem, ibidem. Tradução da autora.
- 17. ZUMTHOR, Paul. Introduction a la poésie orale. Paris, E. du Seuil, 1983.
- 18. Idem, p. 37.
- 19. ANDRADE, Mário de. Macunaíma: o herói sem nenhum caráter. Ed. crit. de T. Porto Ancona Lopez. Rio, Livros Técnicos e Científicos; S. Paulo, S. da Cultura, C. e Tecnología, 1978. As indicações das páginas referem-se a essa edição, indicada

pela inicial M.

- 20. SOUZA, Gilda de Mello e. O tupi e o alaude: uma interpretação de Macunaima. S. Paulo, Duas Cidades, 1979.
- 21.Cf. artigo de NUNES FILHO, Augusto. Macunaíma origem do discurso, discurso da origem. In: 0 eíxo e a roda. Revista de Literatura Brasileira. Departamento de Letras Vernáculas da FALE/UFMG, nº 2, 1984. p. 98-104.

# REFLEXÕES SOBRE A POESTA

# RESUMO

Este trabalho tem por objetivo repensar as relações entre o ensino da poesia e o lugar ocupado por ela na sociedade. Estudase a alienação da linguagem associando-a ao trabalho alienado, ambos frutos da eliminação do prazer, da marca do homem naquilo que produz, resultando na dicotomia produção/criação.

# RESUME

Ce travail a pour but de repenser les relations entre l'enseignement de la poésie et le lieu occupé par celle-ci dans la societé. On y étudie l'aliënation du langage en rapport avec le travail aliéné, étant tous les deux le fruit de l'élimination du plaisir, de la trace de l'homme dans tout ce qu'il produit, résultant dans la dichotomie production/création. "No princípio todos os homens eram poetas (talvez a única profíssão digna do ser humano) e os espíritos das colsas comungavam entre si."

Paulo Gabriel

Responsável durante sete anos pela organização de um festival de poesia em colégio de I e II graus, pude observar de perto a relação do adolescente com o poema bem como sua reação frente à poesia. Muitas vezes diante da baixa produtividade quantitativa ou qualitativa, nós, professores punhamo-nos a discutir as razões do insucesso: o aluno não lê poemas, nós não ensinamos poesia etc.

Hoje, ministrando curso de poesia para alunos de I e II periodos na Faculdade de Letras, deparo-me juntamente com os colegas, com um quadro intrigante que posso associar a minha experiência anterior. A disciplina Estrutura da Obra Literária A-Poesia, ministrada até alguns anos atras, no primeiro período da Faculdade de Letras, era uma das principais responsáveis pela reprovação e evasão em nossos cursos. Repensando-os, o setor de Teoria da Literatura achou por bem fazer preceder tal curso de um outro basicamente de leitura crítica, na perspectiva semiótica, onde o aluno desenvolveria sua habilidade no trato com o texto literário ou não. A experiência foi bem sucedida, mas a relação do aluno com a poesia não mudou muito. O estudante ainda se sente extremamente distante do texto poético que é para ele um enigma, um alvo inatingível da esfera celeste.

Atualmente, responsável por duas turmas interessadas e com grande potencial a ser desenvolvido, experimentei levar para a classe textos o mais próximo possível do interesse dos alunos, relacionando Mercedes Sosa a Chico Buarque, Milton Nascimento a Drummond, estórias infantis a poemas elaborados etc e, por mais que a turma se interessasse, os problemas continuaram.

Tais experiências, além de inúmeras leituras teóricas, me levaram a reflexões outras que não as ligadas unicamente à sala de aula, fazendo-me perceber que tai comportamento é mero reflexo do lugar que a poesia ocupa na sociedade. Na sociedade ocidental, preocupada basicamente com a produção, poesia é coisa para desocupados, loucos ou apaixonados, é para quem vive com a cabeça nas nuvens ou para um tipo especial de homem - o poeta.

Algumas perguntas básicas podem ser feitas: - Por que existe uma categoria especial de homens-poetas? - Por que o poeta é "personna non grata" nos diversos regimes? Por que o poema é inacessīvel à maioria das pessoas?

Como se tem afirmado, <sup>2</sup> lugares existiram e existem em que vemos a poesia como parte integrante do dia-a-dia, criação coletiva sem o sentido de propriedade que lhe é dado entre nos. Nas chamadas comunidades primitivas, a poesia, o canto, a dança eram manifestações do povo em sua relação com o mundo e com os deuses. O homem, integrado ã natureza, tinha na linguagem um fator de integração, de prazer.

Ao se estudarem as primeiras manifestações literárias de cada povo, pode-se constatar que a poesia nasce com o povo como parte de suas atividades diárias e, aos poucos, afasta-se rumo aos palácios e às escolas, para voltar ao povo como manifestação de uma elite cultural, responsável pelo saber. Aí, então, o texto poético, propriedade de alguns, torna-se inacessível à grande maioria. Veja-se, por exemplo, as "Chansons de toile" na França, quando o tecer de lã se funde ao tecer da linguagem, num fio único de vida e amor.

É claro que tais manifestações são encontradas até hoje no meio do povo, mas não têm o estatuto de literatura. É bom lembrar que o povo, principalmente no campo, canta ou cantava durante o trabalho. O camponês descreve o que faz através de textos que expressam sua integração à terra, seu prazer de arar, semear, colher. O boiadeiro, nas cantigas de aboio, funde a peleja à alegria. A lavadeira não distingue o canto do rio do seu canto.

A poesia faz parte também da linguagem infantíl, como se pode ver por estas expressões, frases ou perguntas recolhidas por mães e professores:

- -"Mamãe, como é a porta de sair do mundo?" (Fernanda Walty, aos 4 anos)
- Tristeza é luz preta que se apaga.
- Raiva é um balão grande que estourou na minha cara.
- Raiva é o corpo partindo ao meio.
- Saudade é uma estrelinha da noite dando tchau para mim.

Crianças da 2a. série I grau do Colégio Pio XII, em 1974.

Outro exemplo, como bem o mostra o Prof. Haquira Osakabe, <sup>3</sup> seria a presença do haikai japonês entre os imigrantes em São Paulo. Os haikai, composições curtas, são feitas por pessoas do povo no decorrer de um dia de trabalho. Também af a linguagem poética não se divorcia da linguagem quotidiana, traz em si a

marca do homem

Conforme Haquira Osakabe, o haikai é um exercício de experimentação de linguagem, liga-se a um tempo do ano, tentando flagrar a percepção exata e relaciona-se ao Zenbudismo. A este propósito é interessante lembrar a obra Zen e a ante de manutenção de motociclatas , onde ao discutir a racionalidade, a lógica e o cientificismo ocidentais, buscando superar barreiras e limites impostos pelo status quo, procura-se justamente a integração do homem ao seu espaço através do que o autor denomina "qualidade".

O que o haikai transmite é paradoxalmente a constatação da ruptura cultural e a busca de integração.

"No dia da imigração os que restam murmuram entre si."

Ora, tal texto não é mero exercício de experimentação de linguagem, é a tentativa de superação de limites. O texto, comemorativo do dia da imigração japonesa, traduz o isolamento, a solidão do imigrante em terra estranha. A expressão "murmuram entre si", ressalta tal isolamento através da antítese, já que o murmúrio é um falar para si. O homem do povo capta o momento e, através de uma aparente descrição, traduz toda a angústia da ausência de um espaço e um tempo e faz do haikai um murmúrio que supera as barreiras do eu rumo ao outro.

Este procedimento pode ser percebido também no texto que se segue:

"Na longa noite de inverno a família morre no bang-bang do neto."

A mudança de hábitos culturais é descrita como a morte de um povo, de uma época, de um espaço. O bang-bang, produto da cultura ocidental, dos meios de comunicação de massa, mata os costumes. Observe-se que o verbo morrer liga-se à expressão bang-bang, logicamente, e à família, metaforicamente, mas o texto-denúncia é a garantia de sobrevivência da família.

Outros textos demonstram ainda como a poesia integra-se ao quotidiano e tal qual na linguagem infantil emerge a metáfora pura, levando o homem às suas origens.

"A fogueira de junho a brasa a escuridão desse mundo." "E na memória funda que cantam os grilos do outono." "Aos cinquenta anos recebo ainda propostas de casamento flores de pessequeiro."

No entanto, nas grandes cidades, o assalariado dificilmente canta durante o trabalho, e, se o faz, repete canções alheias divulgadas pelos meios de comunicação de massa.

Pode-se, então, verificar que a poesia só está tão afastada de nos porque lhe foi reservado um lugar especial, ora menosprezado, ora engrandecido.

Desde Platão, o poeta é acusado de alienação, de mero reprodutor de cópia, ou, paradoxalmente, é tido como perigoso para a estabilidade do sistema. Em nossa sociedade, é tido como alienado porque não pensa na sobrevivência, não produz nada que possa se reverter em dinheiro, e é acusado de subversivo porque propõe outras formas de ver o mundo que não a imposta pelo sistema.

É bom que se pense onde realmente está a alienação. Para isso pode-se recorrer a Marx, quando fala do trabalho alienado. Se o homem, antes, construia um cesto e deixava aí a sua marca, veja bem, não o seu nome, mas o resultado do prazer, que o fazia conhecer-se em seu trabalho, hoje, ele trabalha como uma máquina, tanto que pode ser substituído por ela, e não sabe o que faz por que o faz. O homem não cria e constrôi a sua habitação, costura suas roupas, não planta seu jardim, não cultiva sua horta. Cada um é especialista em um campo e todos consomem o que outros produzem. Acentua-se a dicotomia saber/fazer. Como bem mostra Marilena Chauí, todas as nossas atividades são por discursos de outros: a mãe cuida do filho guiada pelos cursos de pediatria, puericultura, psicologia etc. Até o ato tural e instintivo de amamentar o filho "fica na moda" justificado pelos pediatras e pelos naturistas. Os exercícios físicos passam ao domínio das academias e clubes, a alimentação é controlada por dietistas, o afeto e o amor são recomendações de psicanalistas.

E a poesia? Também ela é escrita por alguns especialistas e lida, entendida e explicada por outros. É aí que estamos nós, os professores, os estudiosos de literatura, que tentamos impor aos nossos alunos algo que, muitas vezes, não faz sentido para eles. E por que não o faz? Porque se o trabalho é alienado, também o é nossa linguagem diária. Nós não nos reconhecemos na linguagem que utilizamos, falamos com o objetivo de comunicação imediata e falamos sempre com a mediação de outros discursos. A escola fabrica e divulga tais discursos, preferencialmente, científicos e racio-

nais, os meios de comunicação de massa fabricam e justificam os modismos e nos repetimos essas falas como se fossem nossas, tão autênticas quanto o Guaraná Antártica.

A linguagem poética seria a linguagem não alienada, o resultado da criação, em que o homem se reconhece, percebe sua marca, a marca do prazer. Quando a criança fala, brinca com as palavras, joga, estabelece cadeias de significantes, explora a polissemia da língua, constrói metáforas, embora não seja capaz de compreender outras que ouve. A criança não fala só para obter uma resposta, fala pelo prazer de falar, cria palavras e recusa a racionalidade que explica tudo. Ela ainda não está presa a uma única forma de ver o mundo. Sua linguagem não é alienada, embora não seja, pelos nossos padrões, racional e consciente.

A escola impõe padrões de linguagem defendidos pela sociedade, reprime a poeticidade "infantil" de cada aluno e depois coloca-o a ler poemas de autores consagrados, decorando-os e declamando-os, e se assusta quando o aluno não gosta de ler poema chegando até mesmo a detestâ-los.

À sociedade do trabalho alienado corresponde a sociedade linguagem alienada. Até a metáfora passa a ter o sinal dos especialistas - a metáfora médica, a metáfora matemática, a metáfora física ou química etc. Diz Charles Bally 6, que a metáfora é sultado da imperfeição do espírito humano; ouso discutir tal afirmação, pois me parece que a metáfora é resultado da grande capacidade do espírito humano, é a possibilidade de se pensar além. de se pensar diferente, de caminhar por caminhos outros que não os que nos são oferecidos. Bally diz que a maior imperfeição nosso espírito é a incapacidade de abstrair totalmente, de conceber uma idéia desvinculada de todo contexto da realidade concreta'. Ora, que é realidade concreta, se todo real é apreendido pelo homem através da linguagem? A abstração total não seria a desvinculação total do homem em relação ao mundo em que vive? A metáfora é, pois, fator de integração, de comunhão, por isso mesmo, não é falha do espírito humano, mas potencialidade.

Isso se confirma quando Bally cita a segunda imperfeição do homem, a concepção animada da natureza e afirma que, como no mito da caverna, o homem é ainda o prisioneiro da caverna, o qual vê passar as sombras. É verdade, o homem vê passar sombras, porque tudo são sombras e as imagens da poesia não são mais enganosas do que as da simples ignorância, pois a poesia não é cegueira, é luz, ê visão, a despeito da elite científica.

É interessante notar que Bally reflete a ideologia dominante ao afirmar que a linguagem técnico-científica é a língua das ideias

e a línguagem literária, a língua dos sentimentos 8. Ora, oposição razão/coração é uma das maiores rupturas da sociedade ocidental, e é a principal responsável pela alienação da linguagem. Mesmo porque é o próprio Bally que afirma que o falar de todos contém a beleza em germe e que a literatura só existe em função da comparação com a língua usual.

Todos os outros recursos estudados como poéticos ressaltam bem a relação homem/mundo/natureza que não existe na linguagem alienada. A comatopéla, considerada recurso pobre, de pouco poder evocativo, seria a ligação maior entre a linguagem e a natureza, o menos racional dos recursos e, por isso mesmo, o mais natural, o ponto de partida para todos os outros. Chamando o gato de miau, o cachorro de au-au, a criança começa a descobrir a língua e a estabelecer as primeiras associações, as primeiras analogias ricas em poeticidade.

Percebe-se, assim, que a dicotomia linguagem poética/ linguagem usual é fruto de dicotomias outras, tais como: criação/ produção, lazer/trabalho, arte/técnica, saber/fazer etc.

O poeta existe porque a única maneira de se oficializar a poesia é dar a ela um estatuto especial que a impeça de "corromper" as atividades produtivas do homem. Poesia é lazer ou é um texto mensurável, classificável, rotulável, pois, não fosse assim, o sistema seria ameaçado.

O engajamento da poesía não está, necessariamente, ligado ao aspecto político-social, no sentido estrito, mas sim no sentido mais amplo do termo político, já que sua linguagem preserva a marca do homem.Octávio Paz<sup>9</sup> afirma que a poesía é a volta à origem, ao estado de comunhão do homem com a natureza atrayés da linguagem, ao tempo do princípio, em que falar era criar. "No princípio era o Verbo... E o Verbo se fez carne, e habitou entre nós..."

Em todas as narrativas de criação do mundo, temos a palavra como origem de todas as coisas.

"Tudo era incipiente. E tudo se desenvolveu com formas e nomes, de tal modo que foi possível afirmar: 'O que tem tal nome é tal cousa'."

A palavra tem, pois, o poder de criar. Não é por acaso que a palavra grega polesís significa fazer. O poeta é, então, o criador, o "fazedor". No conto "A menina de lã" , a personagem Nhinhinha, fundindo-se ao poeta, demonstra a força das palavras quando expressa seus desejos e estes imediatamente se concretizam.

Octávio Paz $^{13}$  demonstra que a poesta é desejo e a imagem  $\,$  é a ponte que liga o homem  $\,$   $\,$  realidade.

Nesse momento acho interessante remeter à última assembléia dos professores grevistas da UFMG, quando o poema ocupou lugar de destaque nas falas dos oradores e uma pequena antologia circulou em folha datilografada. Foi então que me perquntei o porquê de tal acontecimento e level a pergunta para os alunos do curso de poesia no primeiro dia de retorno às aulas. Uma aluna respondeu que entendia ser aquele um momento poético, um momento de integração entre as pessoas e a busca de superação de tes, fruto da crença na força do ser humano. A fala da endossada por outros, ratifica o que foi antes afirmado, o mento poético ocorre quando o ser humano busca a libertação, quebra dos limites opressivos de qualquer natureza numa tentativa de integração, de comunhão. Por isso é que, citando Benjamim Peret,Octávio Paz bem o diz: "a prática da poesia coletiva so é concebível num mundo liberto de toda opressão, em que o pensamento poético volte a ser para o homem tão natural quanto água e o sonho."14

#### NOTAS

- Ver o artigo Para ler as letras de Maria Helena Rabelo Campos em Ensaios de Semiótica - Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura - nº 8. B.H., FALE, 1983.
- 2. A este respeito, ver 0 que é poesia, de Fernando Paixão. São Paulo, Brasiliense, 1982.
- Tais afirmações, fruto de pesquisa em curso, foram feitas durante o curso Análise do discurso, ministrado pelo Prof.Haquira Osakabe, na FALE/UFMG.
- 4. PIRSIG, Robert M. Zen e a arte de manutenção de motocicletas: uma investigação de valores. Rio, Paz e Terra, 1984.
- 5. CHAUÍ, Marilena. Cultura e democracia o díscurso competente e outra falas. S.P., Moderna, 1982.
- BALLY, Charles. Traité de stylistique française. V.I. Paris,
   Librairie C. Klincksieck, 1951.
- 7. BALLY, Charles. Op. cit., p. 187.
- 8. Idem, ibidem, p. 245.
- 9. PAZ, Octávio. O arco e a lira. Rio, Nova Fronteira, 1982.
- 10. Evangelho de São João. Cap. 1, V. 1 e 14.

- 11. YUTANG, Lin. A sabedoria da India e da China. V. I, Rio de Janeiro, Irmãos Pongetti, 1955, p. 40.
- 12. ROSA, J. Guimarães. A menina de lã. *Primeiras estôrias*. Rio de Janeiro, José Olympio, 1975.
- 13. PAZ, Octávio. Op. cit.
- 14. Idem, ibidem, p. 359.

O CANTO VI DA ENEIDA A DESCIDA AOS INFERNOS OU A PREFIGURAÇÃO DA HISTÓRIA DE ROMA

RESUMO

Este estudo faz uma leitura do Canto VI da Encida, particularmente do episodio que narra o encontro de Encias e Anquises nos Infernos e a fala profetica do velho patriarca. Porque o poema virgiliano possui conotação histórica, pretende-se aqui mostrar seu valor como fonte da história romana. O poeta volta ao passado, buscando entre os troianos ilustres, como era tradição, as origens da gens homana. A par disso, também se apresenta a doutrina pitagórica e platônica da origem das almas e da metempsicose.

# RESUME

Cette étude fait une lecture du Chant VI de l'Énéide, spécialement de l'épisode qui raconte la rencontre d'Enée et Anchises dans les Enfers et le discours prophétique du vieux patriarche. C'est parce que le poème virgilien a une connotation historique, qu'on veut ici montrer sa valeur pour l'étude de l'histoire romaine. Le poète retourne au passé, à la recherche, entre les Troyens illustres, comme on pensait, des origines de la gens homana. On présente aussi la doctrine pythagorique et platonique de l'origine des âmes e de la métempsycose.

Qualquer incursão nos textos latinos constitui tarefa apaixonante, pelo que contam da formação da alma e do pensamento do
homem ocidental. Percorrendo a literatura, dos seus primórdios
até a decadência, vê-se, dita explicitamente ou em filigranas, a
história grandiosa do povo romano. Nas comédias de Plauto ou nos
discursos de Cícero, na poesia filosófica de Lucrécio ou na sátira contundente de Juvenal, na epopéia grandiloquente de Virgílio ou na decadente épica de Lucano, está presente um pouco da
história dos descendentes de Rômulo. Se os textos literários muito contam da história do passado, não menos contam, ou prefiguram, da história do presente, uma vez que o espírito latino é o
legado da civilização romana ao homem moderno.

Entende-se que as fontes da História podem ser de duas naturezas: históricas propriamente ditas e literárias. As primeiras são constituídas de documentos, registros oficiais, anais, leis e decretos e dos textos que especificamente relatam os acontecimentos ou comentam o desenvolvimento e as relações do homem na sociedade, a despeito de tais textos nem sempre serem merecedores de fé. As fontes literárias são constituídas pelos escritos daqueles autores que, vivendo a realidade e captando-a a seu modo, apresentam-na de forma artística, tendo em vista não a verdade histórica, mas o simbólico, o verossímil, enfim o belo.

Assim se deve entender a leitura da Encida de Virgilio, ao mesmo tempo a mais bonita composição literária da civilização latina e a mais completa fonte da história do povo romano, das suas origens até o advento do império de Augusto.

A epopéia de, por excelência, a celebração narrativa da história pátria ou a glorificação dos heróis nacionais. Na Eneida, sente-se a presença constante de Roma. A história romana inteira, desde a chegada de Evandro até a época de Augusto, está presente no espírito do autor e não deve deixar o espírito do leitor, no dizer de Georges Dumézil. A preocupação histórica está em toda parte, quer na resenha dos grandes homens nos Infernos, quer na pintura do escudo de Enéias no Canto VITI, quer em qualquer outro passo do poema. As alusões claras ou em filigrana, os nomes dos heróis nacionais, as intervenções das divindades fazem dos doze cantos da Eneida a "historia Romana repraensentata".

Manda a prudência, no dizer do mesmo Georges Dumézil, que o historiador saiba discernir o que é histórico do que é legendário, porque nem sempre as lendas são tiradas dos fatos e, por isso, não são capazes de revelar esses fatos. Em literatura, tu-

do é verossímil, mas não verdadeiro. Em nenhum lugar consta que os herőis homáricos tenham tido existência real, no entanto, a presença de Enéias na epopéia latina é perfeitamente verossímil, embora seja o herői legendário.

Neste estudo, pretende-se fazer uma leitura do Canto VI da Eneida e, dentro dele, do trecho que narra o encontro de Enéias e Anquises nos Infernos e a fala profética do velho patriarca. A despeito disso, convém relatar o tema e o argumento do poema de Virgílio.

# TEMA E ARGUMENTO DA ENEIDA

O tema da Eneida é a glorificação de Roma, através da narração de sua história, desde a fundação até o império de Augusto. A lenda de Enéias era popular em Roma e tudo indica que, por volta do século VII antes de Cristo, uma civilização parenta da civilização homérica se tinha implantado na Itália. Outros poetas, como Névio e Enio, 10 e historiadores como Catão 11 e rão 12 falam das viagens de Enélas e relacionam a fundação da cidade de Roma à sua chegada à Italia. É conhecido o orgulho romanos, que se diziam descendentes dos deuses, como Júlio César que, na oração fúnebre proferida nos funerais de sua tia Júlia, disse: "É de Vênus que descendem os Júlios, tronco de nossa mília". 13 O herói Enéias, suas viagens, sua estada em Cartago, sua chegada à casa do rei Evandro, seu casamento com Lavinia, toda essa história guerreira e romântica, embora legendária e fantástica, fazia parte da cultura romana da época de Virgílio tinha sua função político-social. 14 O poeta transportou toda essa construção lendária para o seu poema e conferiu-lhe um significado mais elevado.

Na imaginação do vate latino, Roma era a grande preocupação dos deuses. Por detrás das ruínas fumegantes de Tróia, donde fogem os que se salvaram da destruição dos gregos, Júpiter aparece como o guardião dos decretos do Destino. O poema de Virgílio trata exclusivamente de Roma, da Roma que Enéias não verá, da Roma que somente trezentos anos mais tarde se erguerá, mas que já existe no espírito dos Imortais, da Roma que existe desdea eternidade.

Assim se resume o poema de Virgilio:

Tendo partido de Tróla com seus companheiros, Enélas erra pelo mar e pelas mais diferentes terras, à busca do litoral italiano. Perseguido pela deusa Juno, é afastado da Itália para Cartago, na costa da África, onde reina a rainha Dido. Esta oferece-

The excelente hospitalidade e acaba inflamada de amor por ele. 15 Enéias conta-lhe a história da queda de Tróia e as desgraças que ele próprio sofrera. Enquanto goza desse repouso em Cartago, apaixona-se ele também pela rainha apaixonada, mas, consciente de seu destino, abandona Cartago e parte para a Itália. Na Slcília, celebra os jogos fúnebres em honra de seu pai Anquises e, em seguida, desce aos Infernos, 16 onde visita a alma do velho pai, a quem consulta a respeito dos destinos de Roma. Chega, enfim, à foz do rio Tibre, região que reconhece lhe estar destinada pelos deuses. Envia embaixadores ao rei Latino, com presentes, a pedirem paz e aliança, e o rei não só os acolhe com bondade, mas ainda oferece ao herói troiano a mão de sua filha Lavínia. Inicia-se neste momento, sob o pretexto da promessa de casamento, uma guerra sangrenta, finda a qual se dá a fixação dos troianos na Itália, com o casamento de Enéias e Lavínia.

# O CANTO VI: A DESCIDA AOS INFERNOS

"O Livro VI é a Nécuía, o livro dos mortos, o solene livro místico, poema dentro do poema, Divina Comédia de Virgílio, da qual Dante tirará a maior inspiração. É a catábasí, descida de Enéias aos Infernos e a profética visão da glória futura de Roma". Com essas palavras de Giuseppe Morpurgo, 17 vamos penetrar no reino dos mortos.

Saindo da Sicília, Enéias dIrige-se à ilha de Cumas, célebre pelo santuário de Apolo, onde procura a velha Sibila e lhe pede que o acompanhe em sua viagem aos Infernos, onde a sombra de Anquises o espera. A Sibila ordena-lhe que recolha um ramo de ouro de uma misteriosa planta num bosque, para oferecer a Prosérpina, a rainha do Hades, e que sepulte o companheiro morto na Itália, o corneteiro Miseno, filho de Éolo, cujos funerais se preparam. Guiado por duas pombas brancas enviadas por sua mãe Vênus, Enéias encontra no bosque a planta de folhas douradas e arranca sem esforço o ramo para oferecer a Prosérpina. Sepulta em seguida Miseno e, feitos os devidos sacrifícios aos deuses infernais, juntamente com a Sibila, inicia a funebre vlagem.

Os Infernos são o lugar para onde vão as almas dos mortos. Na entrada, diz o poeta, vêem-se o Luto, os Remorsos, as Enfermidades, a Velhice, o Medo, a Fome, a Pobreza, a Morte, o Trabalho, o Sono e os maus Prazeres, a Guerra e a Discórdia. Mais adiante fica o rio Aqueronte, por cujas ondas o barqueiro Caronte transporta as almas dos mortos, mas somente daqueles que foram sepultados, enquanto as almas dos insepultos vagueiam sem desti-

no. Também a viagem é vedada aos vivos, mas Enéias apresenta o ramo de ouro e o barqueiro o leva à margem oposta. Não longe dali estendem-se os Campos das Lágrimas, onde se encontram os que morreram de amor. Mais adiante ainda, Enéias chega aos últimos campos, onde estão os heróis que se ilustraram na guerra. E ele recorda, pelas sombras vagueantes, os antigos conhecidos.No fim desses campos, a estrada se bifurca: a da direita vai ao palácio do grande Plutão, e é o caminho para os Campos Elíseos; a da esquerda conduz ao Tártaro, onde os maus são castigados.Enéias contempla os sofrimentos do Tártaro, e chega aos Campos Elíseos, onde encontra a sombra de Anquises.

# ENCONTRO COM ANQUISES

O passo que se inicia no verso 679 e vai até o final do Canto, verso 901, narra o encontro de Enéias e Anquises e reproduz a fala profética do velho sacerdote. Virgílio narra o encontro da seguinte maneira:

"Entretanto o pai Anquises, no ameno vale, com atenção contemplava as almas ali reclusas, destinadas a voltar à luz superior; e por acaso passava em revista o número dos seus, os caros netos, os destinos e a sorte dos heróis, seus costumes e obras. Quando viu Enéias, que, atravessando a campina, a ele dirigia, alegre estendeu ambas as mãos, pelas faces correram lãgrimas, e dos lábios lhe escaparam estas exclamações: 'Vieste enfim! Teu filial amor, tão provado já a teu pal, venceu os rudes embaraços desta viagem. Posso, afinal, ver teu semblante, ó filho! ouvir tua voz, falar contígo! Assim o esperava eu, e pensava que havia de acontecer, calculando o tempo: não me enganou a esperança. Por quantas terras e quantos mares arrastado, de quantos perigos escapo, o filho, eu te recebo! Como temi que te fosse danoso o reino da Líbia!' Enéias responde: 'Tua triste gem, ő pai, tantas vezes vista, me alentou a vir agui. A frota está no mar Tirreno. Deixa-me tocar a tua dextra; não te subtraias a meus amplexos'. Dizia, e ao mesmo tempo chorava. vezes tentou abraçá-lo, e três vezes lhe escapou de braços a sombra, em leveza igual ao vento semelhante ao sono fugaz."

At pater Anchises penitus convalle virenti inclusas animas superumque ad lumen ituras lustrabat studio recolens, omnemque suorum forte recensebat numerum, carosque nepotes fataque fortunasque virum moresque manusque.

Isque ubi tendentem adversum per gramina vidit Aeneam, alacris palmas utrasque te tendit, effusaeque genis lacrimae et vox excidit ore: "Venisti tandem, tuaque exspectata parenti vicit iter durum pietas? datur ora tueri, nate, tua et notas audire et reddere voces? Sic equidem ducebam animo rebarque futurum tempora dinumerans, nec me mea cura fefellit. Quas ego te terras et quanta per aequora vectum accipio! quantis iactatum, nate, periclis! Quam me tui ne quid Libyae tibi regna nocerent!" Ille autem: "Tua me, genitor, tua tristis imago saepius occurrens haec limina tendere adegit; stant sale Tyrrheno classes. Da jungere dextram, da, genitor, teque amplexu ne subtrahe nostro". Sic memorans largo fletu simul ora rigabat. Ter conatus ibi collo dare bracchia circum; ter frustra comprensa manus effugit imago, per levibus ventis volucrisque simillima somno. (En. VI, 679-702)

# A DOUTRINA DA ORIGEM E DO DESTINO DA ALMA.

A partir do encontro de Anquises e Enéias, começa o desenvolvimento de idéias novas e é aqui sobretudo que se tem a prova mais forte da impressão deixada no espírito do autor pelas leituras filosóficas, principalmente pelo estudo das doutrinas de Pitágoras 19 e Platão. 20

Depois que o pai e o filho manifestaram o prazer de se reencontrarem, Enéias se admira diante de um espetáculo surpreenfundo do vale, num bosque afastado, vê o rio Letes e
ma multidão de almas que, como um enxame de abelhas,
duas margens, com um sussurro que se estende por todo
"Que rio é esse?" - pergunta - "e que multidão cobre as

quae sint ea flumina porro, quive viri tanto complerint agmine ripas.
(En. VI, 711-712)

explica que são as almas que estão destinadas a habitar corpos e que bebem nas águas do rio Letes a tranquiliaade e o esquecimento. E Enéias indaga: "Ó pai, deve-se crer que as almas voltem daqui para cima, para habitar outra vez pesados corpos? Que triste desejo da vida têm esses infelizes?"

O pater, anne aliquas ad caelum hino ire putandum est sublimis animas iterumque ad tarda reverti corpora? Quae lucis miseris tam dira cupido? (En. VI, 719-21) Anquises, sem tardar, explica ao filho a origem e o destino da alma.

As almas dos homens são uma emanação do sopro divino, uma parcela da alma universal que vivifica o universo inteiro. Mas, desde que esse sopro se une ao corpo, ele perde nesse contato uma parte de sua pureza: fechada nas trevas dessa prisão, a alma não vê mais o cêu, e mesmo quando ela ê libertada, conserva manchas que devem ser lavadas. A alma passa por purificações, que, para lhe devolver a pureza primitiva, duram mil anos. Passado esse tempo, a Divindade chama-a âs águas do rio Letes, para que, esquecida do passado, ela deseje rever a terra e entrar num corpo novo.

# VISÃO PROFETICA DO FUTURO DE ROMA

Neste ponto, ao lado de Anquises, Enéias se coloca entre seu passado e seu futuro, contemplando, de um lado, os antigos troíanos e, de outro, a descendência romana. O passado, representado por Orfeu, pela formosa prole de Teucro, geração antiga, magnânimos heróis nascidos em melhores tempos, Ilo, Assâraco e Dárdano, fundador de Tróia. Na mensagem desses heróis, o passado começa a transformar-se em futuro e a aspirar, em perfeita unidade, à realização eterna.

Assim, passará por seus olhos um desfile de rostos ilustres, que farão que o espírito do herói se vá pouco a pouco incendiando de amor pela glória futura. São os rostos daquela prole futura no tempo, mas sempre presente na eternidade, que nascerá da união dos troianos e dos itálicos. O passado fica abolido. Só existe agora um futuro compreendido no presente aclarado pelo conhecimento.

Anquises, levando o filho para um lugar elevado, de onde possa ver os que vêm e conhecer seus rostos, diz-lhe: "Verãs agora que esplendor espera a gente troiana e quais os nossos netos procedentes da família itálica: mostrar-te-ei as ilustres almas que haverão de elevar nosso nome e te exporei os teus destinos."

Nunc age, Dardaniam prolem quae deinde sequatur gloria, qui maneant Itala de gente nepotes, inlustris animas nostrumque in nomen ituras, expediam dictis, et te tua fata docebo.

(En. VI, 756-59)

A primeira alma que surge é a de Sílvio, o primeiro a surgir para a vida. Será o tronco original dos reis albanos. É o filho de Lavínia e Enéias, e em seu coração se mesclam o sangue itálico e o trojano.

environment i i i

Depois aparecem os reis que descedem de Sílvio, e quatro se destacam dentre eles: Provas, Cápis, Númitor e Sílvio Enéias. Logo se vê a imagem resplandescente de Rômulo, neto de Númitor e nascido da união de Îlia e de Marte. Por impulso dele é que Roma estenderá seu império até os confins do mundo e sua glória até o Olimpo.

Muda-se a visão: Enéias volta os olhos e vê diante de si a figura de homens que não são nem troianos nem latinos, mas a esperada descendência romana. Distinguem-se entre eles os maiores em glória e em sangue: Júlio César e toda a geração de Tulo. Augusto César, chamado pelo Destino para restabelecer a idade de ouro no Lácio e para levar aos extremos limites do universo o domínio pacificador de Roma.

Como na eternidade tudo existe de modo simultâneo, Enéias contempla, juntos, Augusto e César, e os reis romanos antigos, sucessores de Rômulo. E desfilam diante dele Numa Fompilio, Tulo Hostílio, Anco Márcio e os Tarquinios. Seguem os heróis da República: os três Décios, avó, pai e filho, cujo sacrifício dará três vitórias às armas romanas; 22 os Drusos, entre os quais o vencedor de Asdrúbal; Torquato, Camilo, César e Pompeu, Múmio e Metelo, Catão, os Gracos, os dois Cipiões, Fabrício, Serrano, Fábio Máximo.

Ao ver César e Pompeu, almas amigas antes de entrar na existência, Anquises lamenta as guerras que farão entre si.Fala-lhes como a meninos, como a filhos seus, pedindo-lhes que não lancem seus furores contra as entranhas da pátria. São estas as palavras de Anquises a seu filho: "Aquelas almas, porém, que estás vendo iguais no fulgor das armas, concordes agora e enquanto permanecerem nestas sombrias moradas, ai: que tamanha guerra entre si acenderão, se alcançarem a luz da vida: quantas batalhas: que carnificina: Ao sogro que desce dos Alpes e dos rochedos de Monécio, se oporá com as legiões orientais. Não costumeis, ó filhos, a tais lutas as vossas almas: não volteis contra as entranhas da pátria vosso indomável valor. Detém-te primeiro, ó tu, que derivas do Olimpo a tua linhagem: depõe as armas, sangue meu."

Ille autem, paribus quas fulgere cernis in armis, concordes animae nunc et dum nocte premuntur, heu quantum inter se bellum, si lumina vitae attigerint, quantas acies stragemque ciebunt, aggeribus socer Alpinis atque arce Monoeci descendens, gener adversis instructus Eois!

Ne, pueri, ne tanta animis adsuescite bella, neu patriae validas in viscera vertite vires: tuque prior, tu parce, genus qui ducis Olympo; proice tela manu, sanguis meus!

(En. VI, 826-35)

Após o desfile de tantos homens ilustres, Anquises mostra a Enéias o destino principal do gênlo romano, que é o de dar ao mundo: "Outros saberão com mais arte dar vida aos bronzes ou fazer surgir do mármore vultos humanos, melhor pleitear as sas ou calcular os movimentos do céu e o surgir dos astros; ó romano, lembra-te que é teu fado governar os povos. Estas serão as tuas artes: impor a paz, poupar os vencidos e abater os soberbos."

> Excudent alii spirantia mollius aera (credo equidem), vivos ducent de marmore vultus, orabunt causas melius caelique meatus describent radio et surgentia sidera dicent: tu regere imperio populos, Romane, memento (hae tibi erunt artes) pacique imponere morem, parcere subjectis et debellare superbos. (En. VI, 847-54)

Numa visão final dos grandes republicanos, Angulses mostra a figura destacada do cônsul Marco Cláudio Marcelo, futuro vencedor do rebelde gaulês, conquistador para a pátria dos terceiros despojos opimos<sup>23</sup> conhecido com o nome de espada de Roma, na segunda guerra contra Cartago.

Mas Enéias, vendo ao lado do grande herói um jovem de distintas formas, porém triste de aspecto e com os olhos abatidos, perguntou: "O pai, e quem é aquele que o acompanha? É filho algum de seus descendentes?"

> Quis, pater, ille, virum qui sic comitatur euntem? filius anne aliquis magna de stirpe nepotum? (En. VI. 863-64)

Anquises prorrompe em lágrimas e exclama: "O filho, não queiras saber o grande luto dos teus. A este os fados o apresentarão apenas ao mundo e o não deixarão viver. Se este dom celeste duradouro, parecer-vos-ia, ó deuses, demasiado poderosa a nação romana. Que gemidos em seus funerais mandará à cidade o campo de Marte: Que tristeza, ó Tiberino, hás de ver, quando banharem tuas águas o recente túmulo! Nenhum filho da ilíaca gente tanto a esperança dos avós latinos, nem de outro aluno tanto desvanecerá a romúlea terra. O piedade! O fé prisca! O braço invicto na guerra! Ninguém impunemente o enfrentaria armado, quer marchasse ele a pé contra o inimigo, quer de esporas picasse as ilhargas de espumante corcel. Ai! jovem miserando! possas tu de algum modo romper os duros fados! Tu serás Marcelo! Dai-me às braçadas lírios e purpúreas flores: tais dons tribute ao menos à alma do neto no desempenho de um triste dever."

O gnate, ingentem luctum ne quaere tuorum. Ostendent terris hunc tantum fata neque ultra esse sinent. Nimium vobis Romana propago visa potens, superi, propria haec si dona fuissent. Quantos ille virum magnam Mavortis ad urbem campus aget gemitus! vel quae, Tiberine, videbis funera, cum tumulum praeterlabere recentem! Nec puer Iliaca quisquam de gente Latinos in tantum spe tollet avos, nec Romula quondam ullo de tantum tellus iactabit alumno. Heu pietas, heu prisca fides invictaque bello dextera! non illi se quisquam impune tulisset obvius armato, seu cum pedes iret in hostem seu spumantis equi foderet calcaribus armos. Heu miserande puer, si qua fata aspera rumpas, tu Marcellus eris. Manibus date lilia plenis; purpureos spargam flores, animamque nepotis his saltem adcumulem donis et fungar inani munere.

(En. VI, 868-86)

Vê-se aqui uma alusão ao filho de Otávia, sobrinho, filho adotivo e genro de Augusto, sobre o qual repousarão num momento todas as esperanças do império, e que a morte arrebatará, já célebre por seus grandes feitos, aos vinte anos.  $^{24}$ 

Tendo assim discorrido sobre as grandezas de Roma, percorrem toda a região dos nebulosos campos e tudo observam. Anquises instrui de tudo Enéias, incende-lhe a alma no desejo da futura glória, contando-lhe as guerras que há de fazer.

Terminada essa visão dos Infernos, Enéias é conduzido para fora por seu pai pela porta de marfim, como narra o poeta: "O Sono tem duas portas, das quais uma é de chifre, por onde se diz que saem as verdadeiras sombras, outra de marfim, por onde os manes nos enviam falsas visões. Tendo Anquises acompanhado até ali o filho e a Sibila, deu-lhes saída pela porta de marfim."

Sunt geminae Somni portae: quarum altera fertur cornea, qua veris facilis datur exitus umbris, altera candenti perfecta nitens elephanto, sed falsa ad caelum mittunt insomnia Manes.

His ibi tum natum Anchises unaque Sibyllam prosequitur dictis portaque emittit eburnea.

(En. VI, 893-98)

Assim tinha de ser. Enéias tinha de sair pela porta que dá acesso ao mundo das aparências, ao mundo falso, porque, se entrasse pela porta de chifre, estaria na eternidade e não cumpriria o destino de fundador que lhe estava preparado.

# CONCLUSÃO

Temos aqui, na mais bela narrativa épica da nossa literatura, a melhor maneira encontrada pelo poeta para celebrar as grandezas de Roma e glorificar o Imperador Augusto, de quem era amiço e admirador. O poeta volta ao passado, buscando entre os troianos ilustres, como era tradição, as origens da gente romana. Nenhum outro elogio seria mais agradável aos romanos, pois a linhagem teucra os punha como descendentes dos deuses. Virgílio recua a um passado mais distante ainda, quando, na descida aos Infernos, Anquises mostra a Enéias os futuros heróis nacionais, futuros, mas tão antigos que não se poderia saber quem foram antes. Almas que jã tinham sofrido os mil anos de purificação e que agora esperam o momento de voltar à vida, todas predestinadas, marcadas pelos deuses para elevar à glorificação a pátria romana.

No Canto VI da Encida e, em qeral, em todo o poema, tem-se não a história de Roma, como foi, mas a sua prefiguração, seu anúncio, como será essa história, para dizer que todo o prestígio alcançado pelos romanos estava já programado desde a eternidade.

Neste poema de Virgílio, encontra-se a mais bela lenda da civilização latina, que o poeta explorou para tornar ainda mais elevado o século de ouro da história romana, o século de Augusto.

### NOTAS

- Sabe-se que a verdade histórica não era preocupação dos primeiros historiadores. Tal cuidado só existe na Grécia a partir de Tucídides e, em Roma, com o historiador Tácito.
- 2. Lê-se em Massaud Moisés, Dicionário de Termos Literários, São Paulo, Cultrix, 1974, o seguinte: "Dado ser impossível captar a realidade por via direta, só resta conhecê-la por meio de um sinal que a represente, não como tal, visto ser impossível, mas como pode ser expressa, ou seja, enquanto se submete à expressão: assim, conhecemos a representação da realidade, não ela própria." No capítulo X da Poética, Aristóteles diz que "não é officio do poeta contar as coisas como sucederam, mas

- como desejaríamos que houvessem sucedido". Por exemplo, o encontro de Enéias e Dido é historicamente impossível, porque três séculos separam o herói troiano da rainha de Cartago, mas no contexto do poeta ele é perfeitamente aceito, é um fato verossímil. (Cf. SPINA. Introdução à poética clássica. São Paulo, F.T.D., 1967. p. k0k-2).
- 3. Epopéia é um poema narrativo que trata normalmente de "assunto ilustre, sublime, solene, especialmente vinculado a cometimentos bálicos; deve prender-se a acontecimentos históricos, ocorridos há muito tempo, para que o lendário se forme ou/e permita que o poeta lhes acrescente com liberdade o produto de sua fantasia; (...)". (Cf. MOISES. Dicionario de termos litenānios). A antiquidade conheceu, na Grēcia, a Iliada e Odisseia de Homero (sec. IX a.C.); em Roma, a Encida de Virgilio (sec. I a.C.) e a Farsalia de Lucano (sec. I d.C.), India, Ramayana de Valmiki, e Mahabharata de Vyasa (este do séc. III a V a.C.). A Idade Média e os tempos modernos também têm suas epopéias, construídas na grande esteira da greco-latina: Canção de Rolando (séc. XII, na França) del Cid (sec. XII, na Espanha), Divina Comedia (sec. XIV, Itália), Os Lusiadas de Camões (séc. XVI, em Portugal), Paraiso Perdido de Milton (sec. XVII, na Inglaterra), Messiada de Klopstock (séc. XVIII, na Alemanha).
- 4. DUMEZIL. Mythe et épopée. Paris, Gallimard, 1968, p. 411, v.l.
- 5. Por ser uma narrativa de sentido nacional, a epopéia não pode deixar de ter preocupação histórica, mas os fatos por ela narrados apenas simbolizam a história.
- 6. No Canto VIII, v. 626-728, encontra-se a descrição do escudo de Enéias, fabricado por Vulcano a mandado de Vênus. Nele o deus da forja gravou a história dos Albanos, desde Ascânio até Rômulo, e a de Roma, desde Rômulo até César Augusto. Tais feltos, gravados no escudo, são para Enéias motivo de admiração e de alegria, embora ignorasse seu significado. (Cf. En.VIII, 729-731).
- 7. DUMÉZIL, op. cit., v. 1., p. 432.
- 8. Encontra-se na Illada, Canto XX, referência à origem legendária de Enéias, que tem um tratamento à parte entre os heróis de Homero. É clara sua ascendência divina, quando ele, num confronto com Aquiles, diz: "Nasci de Vênus e do grande Anquises" (V. ). Enéias torna-se notável pelos feitos de guerra e, em valentia, é apenas excedido por Heitor. Graças à sua piedade, goza da proteção dos deuses que, em duas ocasiões, o salvam da morte em combate. Numa dessas ocasiões, o deus Ne-

tuno anuncia que ele sobreviverá à destruição de Tróia e que a realeza dos troianos lhe pertencerá e aos seus descendentes.

mas à espada O matara o Pelides, se Netuno Aos deuses não bradasse: Doi-me, ó numes, Que às mãos de Aquiles o brioso Eneias Louco desça a Piutão, por confiar-se No Longevibrador, que o não socorre. Por que inocente pagará por outros Quem sempre aos imortais mil dons oferta? Salvemo-lo, que Jove há de agastar-se De o ver extinto. E fado que a progênie Permaneça de Dardano, a mais cara Prole que de mulher teve o Satúrnio; A geração de Príamo ele odeia; Quer, pois, que Enéias reine, mais seus filhos, e os que dos filhos procedendo forem. (IL. XX, 293 e seg. Trad. de Odorico Mendes)

- 9. Névio é do séc. III a.C. É considerado o primeiro autor da literatura latina nascido na Itália. É da Campânia. Escreveu tragédias e comédias de temas gregos e romanos e, na velhice, compôs o poema épico Bellum Poenícum, a história da primeira guerra púnica, da qual ele próprio tinha participado. Suas fontes históricas são possivelmente a obra de Filino de Agrigento e os anais gregos de Q. Fábio Píctor. (Cf. BIELER. Historia de la literatura nomana. Madrid, Gredos, 1968. p.45-6),
- 10. Enio nasceu em 239 a.C. na Calábria. Era, portanto, grego de origem. Seu legado literário constava de dezoito livros dos Annales, pelo menos vinte tragédias, quatro livros de Saturae e outros pequenos poemas: Scipio, Sota, Epicharmus, Phaecepta ou Phothepticus e Hedyphagetica. Os Annales são a mais compieta história de Roma, desde as origens até a época contemporânea. Enio é o proclamador da grandeza de Roma, e seu poema é a epopéia nacional dos romanos até o surgimento da Eneida de Virgílio. De todos os, possivelmente, 30.000 versos, só restam fragmentos. (Cf. BIELER, op. cit., p. 56-62).
- 11. Catão é do séc. III a.C. Nasceu em 234 em Túsculo, no Lácio. Foi poiítico e historiador. Como administrador, é o modelo do homem incorruptível. É conhecido pelo epíteto de Censorius, o Censor. Sua grande obra é Origines, na qual fala de Roma e da Itália. Depois de contar, no I Livro, a história de Roma, da fundação até o fim da monarquia, trata, nos livros seguintes, das origens (Origines) das cidades itálicas. (Cf. BIELER, op. cit., p. 87-9).
- 12. Varrão (116-27 a.C.) foi contemporâneo de Cicero e, tendo vivido quase 100 anos, pôde legar à civilização latina uma obra numerosa e de grande variedade. Aqui interessa citar as Anti-

- quitates, 41 livros (25 libri rerum humanarum, 16 libri rerum divinarum) em que dá a conhecer toda a história da antigüidade romana. Esta obra, em boa parte, é conhecida através de A Cidade de Peus de Santo Agostinho. (Cf. BIELER, op.cit., p. 144-147).
- 13.0s Júlios diziam que eram descendentes de Iulo, filho de Enéias, que era filho de Vênus, a deusa do Amor.
- 14.0s mitos têm a grande virtude de dar à comunidade consclência da grandeza de suas origens, e, no caso de Roma, interessava aos imperadores manter o povo entusiasmado com a sua ascendência divina. Ao próprio imperador eram atribuídas qualidades de um deus e sua autoridade era respeitada.
- 15.Dido apaixona-se por Enéias, ao ouvir a narrativa das aventuras e comunica à irmã Ana os sentimentos que nutre pelo estrangeiro. Tendo a rainha promovido uma caçada para distrair o seu hóspede, a deusa Juno desencadela uma tempestade e força Dido e Enéias a abrigarem-se na mesma gruta, onde se dã a sua união. Jarbas, rei dos Rútulos, que fora antes jeitado pela rainha, queixa-se a Júpiter e este resolve enviar Mercurio à terra para que lembre a Enéias que ele deve partir e não atralçoar a missão que os fados lhe estabeleceram. Convencido pelo mensageiro de Zeus, o apaixonado Enéias volta à razão e prepara-se para partir. A rainha interpela o amante, que procura justificar a partida com a importância de sua missão. Separam-se sob as ameaças e maldições de Dido.Vendo Enéias ao largo, a rainha amaldiçoa as futuras entre Roma e Cartago e, finalmente, suicida-se com a de Enéias. (Cf. Canto IV). Tem-se aqui uma alusão às rivalidades entre Roma e Cartago e à vitória dos romanos sobre cidade fenícia.
- 16.A tradição literária e religiosa conhece outros episódios de descida aos Infernos: Homero, Odisseia, Canto XXIII; Platão, República, Livro X; Luciano, Diálogos. O mito de Teseu e de Onfeu e Euridice. Segundo a doutrina bíblica dos Atos dos Apóstolos, 2,27, Cristo, após sua morte e ressurreição, desceus aos Infernos, lugar onde esperavam os efeitos retroativos de seus méritos aqueles que antes dele tinham vivido justamente.
- 17. MORPURGO. Pascua, Ruxa, Duces. 14 ed., Torino, Lattes & C. Editori, 1966. p. 257, nota.
- 18.A Sibila representa a idéia da mulher dotada de espírito profético. Mulher mais sensível. Tem origem na Pítia ou Pitonisa. Na porta de uma caverna, recebia a mensagem do deus Apo-

- lo, em forma de emanações que vinham do interior. Embora tendo nela sua origem, a Sibila de Virgílio era diferente da Pitonisa grega, pois, enquanto esta trasmitia sua mensagem através de um sacerdote, a Sibila o fazia diretamente ao povo.
- 19. Trata-se aqui da doutrina pitagórica da metempsicose ou transmigração das almas. Nessa doutrina pode-se ver a crença primitiva no parentesco entre os homens e os animais, considerados todos como produtos da natureza. A metempsicose é a doutrina filosófico-religiosa segundo a qual a alma humana, depois da separação do corpo, pode animar sucessivamente outros corpos, de homens, de animais ou até de vegetais. O termo próprio usado pelos gregos para designar a transmigração era palingenesia. O termo metempsycosis encontra-se em textos posteriores. Hipólito e Clemente de Alexandria empregam metemsomatosis (Cf. Burnet L'aurore de la philosophie greçque, p. 103, nota 1). Embora o termo mais apropriado seja metensomatose, modernamente prefere-se a palavra reencarnação. (Cf. MORAES, Metempsicose. ENCICLOPÉDIA LUSO-BRASILEIRA DE CULTURA VERBO).
- 20.A doutrina platônica da reencarnação está no final do Livro X da Repüblica, onde o filósofo conta o apólogo de Hea, o mênio, o qual, morto em combate, foi encontrado são e perfeito, quando, passados dez días, se recolhiam os cadáveres putrefatos. Her, doze dias após sua morte, já colocado a pira para ser queimado, ressuscitou e contou o que visto no outro mundo: "Logo que minha alma se separou do corpo, parti em companhia de outros muitos e chequei a um espantoso, onde se viam na terra duas aberturas, vizinhas uma da outra, e as quais correspondiam outras duas no céu. Juizes sentavam-se entre estas aberturas: pronunciada a sua sentença, ordenavam aos justos que marchassem à direita por das aberturas do céu, (...); e aos maus mandavam seguir caminho à esquerda das aberturas da terra, (...)". Em da, diz: "vi as almas dos que haviam sido julgados, umas bindo ao céu; outras descendo à terra pelas aberturas que se correspondiam; ao passo que, pela outra abertura da terra, vi sair almas cobertas de imundície e pó, ao mesmo tempo que do ceu, pela outra, baixavam almas puras e sem mancha. Todos pareciam vir de longa viagem e sentavam-se com prazer, nos prados, como em ponto de assembléia". Mais adiante, quando almas chegaram diante do trono das Parcas, o armênio narra assim: "Quando ali chegamos, deviam as almas apresentar-se rante Láquesis; imediatamente um hierofante as dispunha em

- ordem. Em seguida, tirando dos joelhos de Láquesis as sortes e as várias condições da vida humana, subju a um alto estrado e assim falou: Isto diz a virgem Láquesis, filha da Necessidade: Almas efêmeras, ides recomeçar uma nova carreira e reentrar em um corpo mortal (...)". (Platão, República, Livro X).
- 21. Segundo a tradição mitológica, letes era filha da Discôndia e mãe das Graças, e deixou seu nome a um dos rios dos Hades. Suas águas, atravessando os Campos Elíseos, proporcionavam o esquecimento da vida terrena ãs sombras que as bebiam: perdendo a memória dos males suportados na vida, as novas gerações humanas preparavam a sua reaparição na terra. Do mesmo modo, antes de voltarem à vida, as almas bebiam das águas do Letes, para se esquecerem do que tinham visto nos Infernos. (Cf. BUESCO, Lete, ENCICLOPEDIA LUSO-BRASILEIRA DE CULTURA VERBO).
- 22. Decius Nus. Nome de três Romanos que se sacrificaram aos deuses infernais para assegurar a vitória do exército romano. O primeiro, Públio, morreu em Veseris, na batalha contra os Samnitas (340 a.C.); o filho, em Sentinum, na guerra contra os gauleses da Úmbria (295 a.C.); o neto, em Ausculum, na guerra contra Pirro (279 a.C.): O nome de Decius passou a designar os que se sacrificavam aos interesses da pátria. (Cf. LACURSSE DU XX<sup>e</sup> SIÈCLE EN SIX VOLUMES).
- 23. Eram conhecidos como despojos opimos aqueles que o general conquistava com suas próprias mãos.
- 24. Conta-se que, lendo Virgilio este episódio para Augusto e Otávia, neste ponto, a mãe desmaiou e o próprio imperador derramava copioso pranto.

POESIA 61 UM ACONTECIMENTO NA HISTÓRIA DA POESIA DO SÉCULO XX EM PORTUGAL

RESUMO

Leitura das principais publicações do Modernismo Português no campo da criação e da reflexão poéticas para que, através de uma perspectiva histórica, se avalie com justeza o lugar de Poesia 61 na lírica contemporânea.

ABSTRACT

This essay is concerned with the principal publications of the creation and reflexion of modern Portuguese poetry from a historical perspective. It's objective is to show the importance and established place of Poesla 61 in the contemporary Portuguese poetry.

Introdução às pétalas na urgência da glória (T,11)

O presente ensaio é uma introdução à leitura dos cinco livros que compõem Poesía 61: Monfísmos de Fiama Hasse País Brandão, A monte pencutiva de Gastão Cnuz, Quanta dimensão de Luiza Neto Jorge, Tatuagem de Maria Teresa Horta e Canto adolescente de Casimiro de Brito. 1

Poesía 61 surge em maio de 1961, em Faro, mas evidentemente o seu acontecimento se dá em Lisboa. Entre os autores, o único inédito em livro era Gastão Cruz (n.1941). Casimiro de Brito (n. 1938) era já autor de quatro livros: Poemas da solidão imperféita (1957), Sete poemas rebeldes (1958), Telegramas (1959) e Poemas orientais (1960). Em 1960, Maria Teresa Horta (n.1937) publicara Espelho inicial e Luiza Neto Jorge (n.1939), A noite vertebrada. Em cada pedra um vôo imovel (1958) e a narrativa O aquário (1959) eram os livros anteriores de Fiama Hasse Pais Brandão (n.1938). Extremamente jovens, vale a pena observar que o mais velho destes poetas não tinha vinte e cinco anos.

Poesía 61 reune num só volume cinco livros distintos.

É importante descrever a forma desse volume. Não se trata de uma edição em que os textos progridam sucessivamente. Cada "caderno" (como dizem alguns críticos) é uma pequena brochura com o título da obra e o nome do seu autor. Sobre essas brochuras, e na capa a envolvê-las (com um desenho de Manuel Baptista) está inscrito Poesía 61. Contudo falta no interior da publicação aquilo que, à primeira vista, poderia defini-la como porta-voz de um grupo ou movimento: nota editorial, declaração de princípios, estatutos definidos, considerações a respeito da literatura ou da arte em geral.

Estas considerações acerca do aspecto da edição talvez confirmem a inexistência de um "programa" comum aos cinco poetas. Por outras palavras: não há nenhuma declaração no volume que nos permita caracterizar os poetas 61 como integrantes de um grupo. O próprio Gastão Cruz afirma:

Poesía 61 reuniu cinco autores muito diversos, embora, no momento, a muitos parecesse que aquilo era o mesmo. $^2$ 

De opinião semelhante é Nelson de Matos:

Hoje, que dez anos passaram sobre o comum aparecimento deste poetas, começa a ser possível definir melhor os seus projetos iniciais, reconhecer o que falharam e o que conseguiram, talvez até, irremediavelmente, separá-los como grupo.<sup>3</sup>

Quanto a nós, achamos de segunda importância enfatizar tal fato e levantar polêmica inútil.

A obra, porém, surge e dá-se a ler. E, após um rigoroso trabalho de leitura, não há dúvida de que Poesía 61 seja um acontecimento na literatura portuguesa contemporânea.

Abandonada a ideia de grupo, passamos a ler atentamente os poetas, a fim de encontrar traços comuns de expressão entre eles. No que concerne à linguagem, ao lugar da palavra no poema, ao rigor da construção, há de fato uma poetica 61. A este respeito somos categórico. Contamos com a leitura que fizemos e com o apoio de Eduardo Prado Coelho:

A Possía 61 procurou defender uma concepção estrutural do poema, em que cada elemento depende de todos os outros e apenas se define no espaço total e ilimitado do poema, através de uma rede muito densa de relações.4

"POESTA 61" NO ESPAÇO CRÍTICO E POETICO DA MODERNIDADE

temos a boca aberta ao desespero e do choro jamais alguém falou (MP.16)

Traçar a evolução da moderna poesia portuguesa de Onpheu até Poesia 61 é tarefa que não está nos nossos planos. Primeiro, porque exigiria uma tese sobre o assunto. Segundo, porque o nosso campo de pesquisa se restringe a uma leitura de autores e textos determinados. Mas, por outro lado, para que não se incorra no absurdo de pensar que Poesia 61 surgiu solta no tempo e no espaço, sem antes nem depois, faz-se necessária, por incompleta que seja, a localização dos autores no contexto poético português. Por isso, as páginas, que ora se iniciam, têm uma declarada intenção não cronológica. Isto é: sempre que solicitado e a partir de algumas considerações a favor ou contra Poesía 61, vamos tentar inquirir a lógica ou o motivo que dirigem esse ou

aquele pensamento. Pelo exposto, conclui-se: não é a evolução da poesia portuguesa que neste passo se pretende, mas o propósito de traçar algumas coordenadas que permitam um juízo mais equilibrado a respeito de um momento polêmico da poesia portuguesa.

Acrescente-se ainda a inexistência de um trabalho específico sobre Poesía 61. Dada a importância do acontecimento, julgamos que so este fato justifica a oportunidade deste ensaio - um capítulo da nossa tese de doutorado em Letras.\*

António José Saraiva e Óscar Lopes, na História da Literatura portuguesa, apesar de sucintos, dão-nos uma excelente informação:

A mais importante evolução conjunta da poesia experimental em sentido tangente ao realismo social é a do grupo predominantemente universitário de Poesía 61....5

Com efeito, a exceção de Casimiro de Brito e Maria Teresa Horta, os demais participantes de Poesía 61 frequentaram o curso de Letras da Universidade de Lisboa. A formação acadêmica pode ser tributada o excelente domínio dos mecanismos da linguagem que encontramos nos textos destes poetas. Evidentemente não é com teoria que se escrevem versos, mas o conhecimento objetívo das formas de expressão possibilita um trabalho mais eficiente com a palavra.

É preciso, então, olhar atentamente a função da palavra no poema, as inúmeras ou restritas possibilidades de significação que ela promove, para compreender os textos de Poesía 61 e o seu significado na literatura portuguesa.

Mesmo que poesia não se aprenda na escola, ao breve apontamento dos historiadores da literatura não escapa a relação entre formação acadêmica, pesquisa das vanguardas sobre a palavra e função social da poesia.

A informação de Saraiva e Óscar Lopes adquire espessura e significação insuspeitadas, pois tanto o que dizem sobre Poesía 61 quanto a nossa leitura do sentido das potencialidades da palavra nestes poetas nos fazem retroceder até 1927, data de publicação da Presença, e ouvir a voz do principal doutrinador da revista — José Régio:

<sup>\*</sup>Portugal, maio de Poesia 61. UFRJ/1981.

Em Arte, é vivo tudo o que é original. É original tudo o que provém da parte Virgem, mais verdadeira e mais Intima duma personalidade artística, A primeira condição duma obra viva é pois ter uma personalidade a obedecer-lhe. Ora como o que personaliza um artista é, ao menos superficialmente, o que o diferencia dos mais (ar tistas ou não) certa sinonimia nasceu entre o adjectivo original e muitos outros, ao menos superficialmente aparentados; por exemplo: o adjectivo excêntrico, estranho, extravagante, bizarro... Eis como é falsa toda a originalidade calculada e astuciosa. Eis como também pertence à literatura morta aquela em que um autor pretende ser original sem personalidade própria. A excentricidade, a extravagância e a bizarria podem ser poderosas - mas só quando naturais a um dado temperamento artístico. Sobre outras qualidades, o produto temperamentos terá o encanto raro e do imprevisto. Afectadas, semelhantes qualidades não passarão dum truque literário.6

Para atingir os fundamentos destas idéias, é preciso saber o que Régio entende por Atte. Num ensaio famoso - "Em torno da expressão artística" 7 -, o autor resume os seus postulados:

- a) Uma expressão existe que não chega ser arte.
- b) Uma expressão existe que transcende a arte.
- c) Uma expressão existe que, tanto por insuficiência como por excesso, pretende e não consegue atingir a arte.

Esclarecendo: segundo Régio, a expressão sintetizada no item a é a expressão vital (as variadas formas de manifestação do ser humano - da fala ao grito -, diante das experiências cotidianas: "essa constante manifestação da vida chamo expressão vital"; o item b se refere à expressão mistica, "ao silêncio sublime por que pode exprimir-se (mas não artisticamente) o mistico em êxtase". 10; e, enfim, o item c (alvo das maiores agressões de Régio e o que mais nos interessa) define a expressão retórica, "aberração da expressão artística" porque "expressão retórica lhe chamo, considerando-a produto dum esforço e um talento desacompanhados da necessária riqueza humana, vital, do sujeito". 12

Em que medida nos pode interessar o conceito de Régio sobre arte? Em primeiro lugar, não é só do pensamento de Régio que aqui se trata, mas sim do pensamento, ou melhor, da ideologia de uma

corrente estética fundamental para a compreensão do século XX em Portugal, já que ela ainda domina certa intelectualidade portuguesa e, consequentemente, dirige o juízo e o gosto de certos leitores. Em segundo lugar, porque Poesía 61, portuguesa com certeza, teve de enfrentar toda essa mentalidade que, afinal, conhecia e combateu.

Por favor, releia-se a primeira citação de Régio. Ora, toda a noção de Régio acerca da Ante - além de ser paradoxalmente "anterior" à de Onpheu! -, é frontalmente contra as de Poesía 61. Para Régio, ou melhor, para a Paesença, arte é o primado da subjetividade e da sinceridade sobre a linquagem, e o artista - ser excepcional - tem de ser visto no interior da sua individualidade, ao inves de ser analisado no interior da obra que produz.Numa palavra: escrever é iqual a viver. O estilo é o homem. conseguinte, toda a pesquisa de Poesía 61 com a palavra entendida como objeto autônomo e surpreendente na linguagem, pesquisa essa que ilumina o texto, não a pessoa do "criador", estaria, para a teoria da Phesenca, estignatizada pela vil "expressão retórica". Na feliz fórmula de Eduardo Prado Coelho, "para Régio a linguagem é um mal necessário". 13 Isto é: incapaz de produzirliteratura sem ela, o autor lamenta esse malfadado tormento. Algumas estrofes de "Poema do silêncio" confirmam o nosso pensamento:

> Sim, foi por mim que gritei, Declamei, Atirei frases em volta. Cego de angústia e de revolta.

Foi em meu nome que fiz A carvão, a sangue, a giz, Sátiras e epigramas nas paredes Que eu não vi serem necessárias e vós vedes.

Foi quando compreendi Que nada me dariam do infinito que pedi, Que ergui mais alto o meu grito, E pedi mais infinito! Eu, o meu eu rico de vícios e grandezas, Foi a razão das épi-trági-cómicas empresas Que, sem rumo, Alevantei com ironia, sonho e fumo...

O que eu buscava Era, como qualquer, ter o que desejava. Febre de Mais, ânsias de Altura e Abismo Tinham raízes banalíssimas de egoísmo.

. . .

E só por me ter vedado Sair deste meu ser pequeno e condenado, Erigi contra os céus o meu imenso Engano, De tentar o ultra-humano, eu que sou tão humano! O próprio Régio, ao desenvolver o conceito de "expressão artística", parece interpretar o seu poema:

... Se o homem é capaz de profundamente ver a sua miserável condição, de qualquer modo ou por qualquer fresta se lhe evade; e se é capaz de ac mesmo tempo a exprimir tão serena e comoventemente, (pois nem chega a haver expressão artística onde ou quando não haja domínio do artista sobre a sua própria emoção humana) de qualquer maneira a redime e transcende; por qualquer aspecto da sua natureza humana atinge o que diríamos sobre-humano, - se não fosse humano tudo quanto no homem se manifesta.15

Afinal, por que tamanho interesse pelas idéias de José Régio? Talvez já se pense que estamos fugindo ao nosso objetivo. Engano. Pois é através da "leitura presencista" - e isso é sempre importante sublinhar - que vem o mais violento ataque que conhecemos contra Poesía 61. Estamo-nos referindo à crítica com que João Gaspar Simões recebe os cinco poetas recém-publicados:

Esta Poesía 61, não no Canto adolescente de Casimiro de Brito, o mais maduro dos poetas da coletânea e por assim dizer o seu timoneiro, mas nos Morfismos, Fiama Hasse Pais Brandão, em A monte pencutiva, de Gastão Cruz, na Quarta dimensaão, de Luiza Jorge, ou em Tatuagem, de Maria Teresa Horta, algo se nos apresenta que já não é propriamente esse luxo quinta-essenciado de um lirismo que no esgotamento das suas possibilidades de expressão se entrega perdidamente ao barroquismo culteranista, perspectiva da nossa poesia nestes últimos anos. Não. Com Poesía 61 assistimos a 'mise en scêne' do lirismo nacional, tem muito mais a ver com as derradeiras manifestações do antiteatro e do anti-romance que propriamente com o requintamento exaustivo da arqui-poesia. Supomos ter ao momento em que a nossa poesia diz finalmente 'não' aos paroxismos barrocos. E é certo que em todos os poetas representados em Poesía 61 está patente esse paroxismo, uma vez que todos eles passaram pela depuração em que se esterilizam poucas altas vocações da nossa poesia derna, não há dúvida de que a principal preocupação dos jovens poetas deste novo surto do lirismo nacional está em serviremse da poesia para alguma coisa que em última instância constitui o suicídio das próprias formas poéticas. Eis-nos diante đa primeira manifestação coletiva de uma verdadeira anti-poesia.16

Eis uma leitura simplesmente equivocada nos seus pressupostos. Equívoco, contudo, altamente esclarecedor porque prova o seu próprio malogro: a impossibilidade de se let um texto onde ele  $n\bar{a}o$  est $\bar{a}$ . Isto  $\tilde{e}$ : a impossibilidade de adequar o objeto aos interesses do leitor, sem que este investigue criteriosamente as propriedades intrínsecas daquilo que pretende conhecer.

É interessante observar - tentando amarrar os fios da poesia portuguesa ao sabor de afirmações que nos provocam - como o presencista João Gaspar Simões fala no mesmo tom do Régio, que transcrevemos a seguir:

Que toda a arte está hoje em crise, parece-me indubitável. Abstenho-me de afirmar
o que às vezes pendo a crer: que atravessa
um período de decadência, tendo vindo avançando num sentido cada vez mais completo
de desumanização. Como hoje sucede, e é
natural que suceda, particular relevo assumem nestes períodos as preocupações da
forma, o gosto das extravagâncias afinal
conducentes a becos sem saída, a substituição da inspiração pela técnica (ou da
intuição criadora pelo intelectualismo) e
as rebuscas de originalidade verdadeira. 17

Explicitamente em Gaspar Simões ("barroquismo culteranista", "esgotamento das formas de expressão") e implicitamente em gio ("toda a arte está hoje em crise", "período de decadência", "particular relevo assumem nestes períodos as preocupações forma, o gosto das extravagâncias..."), parece voltar pendença entre classicismo e barroquismo, este a decadência, aquele a perfeição. Ambos os críticos parecem dois clássicos de olhos obliquamente benevolentes-"... e o certo é que, sem que o Gastão Cruz louvemos pelas suas blasfêmias, estamos prontos a miti-las..." (Gaspar Simões 18); "... é natural que suceda..." (José Régio) -, posto que severos diantes dos horrores pelos novos barrocos. 19 Observe-se ainda a dubiedade com que os presencistas questionam a função da literatura: subjetiva quando, isenta de qualquer contingência externa, revela o caráter de exceção do seu criador; objetiva e de má qualidade, quando veicula suas considerações ao social.

Em suma, não há dúvida de que os portas 61 levaram ao extremo a desordem do discurso literário. Tal desordem, todavia, não pode ser confundida - como quer Gaspar Simões - com "antipoesia". A não ser que ainda se pense em poesia como "um facto ideológico-sentimental", ao invés de se analisá-la como "um acto lingüístico-comunicativo e de pesquisa".

Para citar mais um exemplo de uma má leitura dos textos de Poesla 61, vejamos as observações de Serafim Ferreira (bastante semelhantes às de Gaspar Simões, aliás):

Ora, aperceber-se-ã o leitor desta valorização da palavra na Poesia 61 ou concordará antes que 'na antipoesia dos jovens de 61 algo atenta contra as leis fundamentais de um gênero literário que só tem podido substituir como "poesia", isto é, como criação de um veículo comunicativo, quando que comunica vale mais do que a forma comunicar', como disse já o crítico João Gaspar Simões? Para nós, há em Poesta 61 qualquer coisa com que não concordamos. É a desvalorização da nossa realidade humana e social, como já conceituamos, inerente à nossa própria condição de seres integrados num mundo de inquietações COM idêntica raiz.21

Vale a pena documentar a resposta de Casimiro de Brito Serafim Ferreira:

... a frase de João Gaspar Simões, que você transcreveu, me parece de uma infelicidade flagrante: diz esse crítico, em duas palavras, que a poesía so tem podído subsistit como chiação de um velculo comunicativo, e ainda que o que comunica vale mais do que a forma de comunicat. Pensarã também você que a poesía é 'velculo comunicativo'e não 'comunicação', 'existência' e que hâ dissociação entre 'o que se comunica e a forma de o comunicar'? A ser assim, façamos sinteses de poemas, queimemos todos os livros de poesía porque todos os poemas, mesmo os da corrente neo-realista, têm palavras excessivas/.../ Não, a poesía não é igual a, a poesía é.22

No cerne desta discussão, falta mencionar o momento da ruptura, o instante inaugural em que se tracou a barra entre o passado e o presente. Em 1915, anuncia-se a nova era: Onpheu. É a última frase de Casimiro de Brito que nos faz retroceder ao início do século.

Leia-se a introdução de Luís de Montalvor ao primeiro número de Otpheu:

A photografia de geração, raça ou meio com o seu mundo imediato de exhibição a que frequentemente se chama literatura e é sumo do que pana ahi se intitula revista, com a variedade de inferiorisar pela egualdade de assumptos (artigo, secção ou momentos) qualquer tentativa de arte - deixa de

Dogmaticamente, Montalvor toca num pressuposto básico:a negação da "photografia" (isto é: da sinceridade). Ora, o que Serafim Ferreira exigia, na sua concepção simplista, já estava há muito questionado pelo "Primeiro Modernismo Português"<sup>24</sup>. Parecenos, contudo, que o cerne da questão levantada por Casimiro de Brito encontra-se em lugar mais eficiente, numa passagem de Fernando Pessoa:

O que é preciso é compenetrarmo-nos de que, na leitura de todos os livros, devemos seguir o autor e não querer que ele nos siga. A mor parte da gente não sabe ler, e chama ler a adaptar a si o que o autor escreve, quando, para o homem culto, compreender o que se lê é, ao contrário, adaptar-se ao que o autor escreveu. Pouca gente saber ler, os eruditos, propriamente tais, menos que ninguém. Como no primeiro folheto demonstrei, os eruditos não têm cultura. 25

A violência com que o Autor da "Autopsicografia" - texto a vários títulos importante para o esclarecimento e tomada de posição na contenda que estamos a desenvolver - combate os "eruditos" não pode, porém, ser imputada grosseiramente a Régio ou a Gaspar Simões. Não somos ingênuo, ou seja, pretensioso. Deixouse já de acreditar - há pouco tempo, é verdade - num "estruturalismo" mal lido e digerido que, segundo se dizia, negava qualquer vínculo entre a situação histórica do autor e a sua obra. Estamos tentando discutir uma ideologia que, calcada na visão da personalidade do autor como centro da obra, não pode ler o texto que foge aos seus princípios. No fundo, falamos também da nossa ideologia diante da leitura do texto literário, já que não descartamos de todo o pensamento "de Índole tão saborosamente autoritário" 26 de Maria Alzíra Seixo:

... todo o leitor escreve o livro que lhe é dado a ler (e o gosto, ou desgosto, que a leitura lhe provoca deriva fundamentalmente das relações possíveis entre esse livro que está escrito e aquele que simultaneamente todo o leitor poderia escrever coincidindo-lhe - figuração difícil, aliãs, porque decorrente das práticas de simulacro e das opções do imaginário). Aliás, é esse, muitas vezes, o lugar que o crítico ocupa aquele em que se encaram essas relações e se pretende objetivá-las -, já que só em nome de um outro texto coincidente é que eu

posso dizer que o texto que leio está como deve ser ou não está como deve ser; é a questão dos parâmetros, dos gêneros que concretiza a noção do êxito e da norma.27

Hã, sem dúvida, o tal "texto coincidente" em nossa leitura. É uma série de textos chamada Poesla 61. Mas, desenvolvendo opensamento de Maria Alzira Seixo, o que predispõe o leitor a ler num texto o outro que ele gostaria de escrever é resultado de métodos e de teorias que, em última análise, o ensinaram a ler, e não resultado de uma natureza humana rica ou mediocre para as belas letras. Métodos e teorias, porém, que ao invês de excluírem a paixão, orientam-na, medida.

Neste choque de leituras, o que surpreende é o fato de os autores da Presença terem sido os divulgadores de Ohpheu, autodenominando-se poetas do "Segundo Modernismo", continuadores das coordenadas de 1915.

Eduardo Lourenço, autor do mals polêmico ensaio sobre as relações entre Presença e Orpheu - "Presença ou a contra-revolução do modernismo português?" 28 - desfaz essa falsa continuidade e resume esta etapa das nossas considerações:

> ... O recurso à designação de Segundo Modennismo introduz a ideia de uma dlferença na continuidade e por isso mesmo não é mais satisfatório. O acento é colocado na cronologia, não na natureza dos dois fenômenos culturais. Quanto a nos sugeriríamos como mais adequada à realidade profunda de "Presença"e à topografia do nosso panorama cultural designação de Contra-Revolução do Modernismo. /.../ Na medida em que a referência ao dernismo se impõe /.../, "Presença" aparecenos como reflexão sobre o Modernismo e, simultaneamente, refracção do Modernismo. Bastava isto para cavar uma diferença que o culto da personalidade e da originalidade, conscientemente professado, só podía acentuar até converter o falso filho num autêntico rival /.../. Se o único dever da Poesia é salvar o seu tempo com as armas desse tem-po, "Presença" realizou as suas promessas. Mas o seu "tempo" não é o tempo de "Orpheu" misteriosamente mais antigo e mais jovem. 29

Em busca do tempo em que se situa Possía 61, é hora de procurar aqueles que não confundiram a valorização da escrita do poema com "intelectualismo", "antipoesia", "pedantismo" ou "suicídlo das próprias formas poéticas". É preciso, pois, olhar com outros olhos a função da "técnica" verbal para compreender os textos de Possía 61. "Quem assim proceder", escreve António-Mário verificará a feição realista desses poetas, que, reestruturando o real de maneira pessoalíssima, transcendem, por uma inovação formal e imagética, as duas fases da poesia neo-realista, sem, por isso, deixarem de estar enquadrados numa concepção econômico-social-político-dinâmica, integrados atentamente no pulsar da história. 30

É preciso também, pois a citação nos convoca, pensar no Neo-Realismo, o movimento controvertido que surge na literatura portuguesa a partir dos anos 40.

Há um primeiro Neo-Realismo que talvez possa ser resumido na célebre nota introdutória de Alves Redol a Gaibeus (dezembro de 1939):

Este romance não pretende ficar na literatura como obra de arte. Quer ser, antes de tudo, um documentário humano fixado no Ribatejo. Depois disso, será o que os outros entenderem. 31

Nesta afirmação, evidentemente provocatória, Redol sublinha o momento em que, para a literatura portuguesa, era mais urgente combater o fascismo, implantado pelo golpe de Estado de 28 de maio de 1926, do que defender a "obra de arte".

A questão proposta pelos neo-realistas pode ser assim enunciada: em que campo operar a revolução, no texto literário ou no contexto histórico?

Para uma resposta o menos equivocada possível, cumpre assinalar a posição de um dos mais categorizados estudiosos do movimento, Alexandre Pinheiro Torres:

Os intelectuais que têm na forja o Neo-Realismo recusam, por outro lado, o propósito fatalista de Oliveira Martins. Quanto aos dos Modernismos (1915 ou 1927), estes não se encontram nem objectiva nem subjectivamente interessados nos destinos do povo ou da nação embora muitos dos seus representantes fossem antifascistas no planomental, abstracto, mas mais adversos ainda â idéia de qualquer acção militante, do que os homens de 70, salvo as raras excepções que levaram a algumas débeis "dissidências" que só haviam, aliás, de honrar os desertores. 32

Está acesa a polêmica. No fundo, orientados pela concepção

materialista da História, os neo-realistas se insurgem contra os "modernismos" de Oxpheu e Presença. Embora estes sejam "diferentes", como já sabemos, para os neo-realistas ambos significavam uma postura alienada diante de um Portugal sob o fascismo. Ainda segundo Pinheiro Torres:

O Neo-Realismo assumiu a coragem de afirmar o espantoso truísmo de que fora da sociedade o homem perde o estatuto de ser humano, ficando ao nível dos animais, e,logo, sujeito ao mais implaçável determinismo. A liberdade humana (sabêmo-lo) é uma conquista. Não há "socialismo em liberdade" compatível com o mundo da Usura...

Estamos inteiramente de acordo com o crítico no que tange à liberdade do homem e ao respeito que se deve à coragem dos neorealistas. Contudo, há-de notar-se que o Neo-Realismo, por ser um movimento carente de uma concepção estética do texto literário, confundiu o espaço efetivo de atuação da literatura.

Eduardo Prado Coelho, em "O estatuto ambíguo do neo-realismo português" 34, discute os pressupostos dos neo-realistas no interior dos próprios conceitos marxistas desses autores. Para isso comenta as noções de "reino da necessidade" (da escassez, da privação, da subordinação dos meios ao fim) e "reino da liberdade" (da plenitude, da harmonia, da soberania dos meios tornados fins, multiplicando-se num jogo infinito). Conclui Eduardo Prado Coelho:

Que nos diz afinal a estética "neo-realista"? Diz-nos que a passagem se processa histonicamente como passagem do reino da necessidade para o reino da liberdade. Diz-nos portanto que existe uma coincidência entre a obra de arte e a transformação do mundo. /.../ Se a arte se define como exercício de uma impossibilidade, o "neo-realismo" diz-nos que essa impossibilidade se inscreve na história dos homens. 35

Em suma, falta à concepção neo-realista da arte a passagem para a liberdade através da utopia, ou seja, através de um tempo e um espaço "inventados" em que a literatura pode antecipar o acontecimento histórico e ir à frente da realidade. Não basta ao escritor socialmente engajado despojar-se da aura de genialidade e vestir-se de refrães populares. Ao contrário, é preciso desenvolver em todos a consciência - esta, sim, revolucionária - de que a literatura, mesmo a fraterna e solidária, está intimamente

vinculada aos aperfeiçoamentos dos meios de expressão da língua, à renovação da linguagem; a consciência de que o texto é uma dimensão da escrita, um universo de extensões lingüísticas em que os conflitos sociais ("o reino da necessidade") constituem uma questão inquietante, não a resposta retumbante. Por outras palavras, segundo Étienne Balibar e Pierre Macherey, 36 há necessidade de uma prática política que dote escritores e leitores de um material ativo para que possam intervir no modo de produção dos textos e no seu consumo social, e para que possam, enfim, criar "o reino da liberdade". É doloroso lembrar o fato de que, mesmo perseguidos pela censura, os neo-realistas tinham como único veículo de denúncia o livro, já que qualquer outro meio de comunicação lhes estava inteiramente vetado. E o público que lhes interessava atingir era na sua grande maioria analfabeto.

Exemplificando: mesmo um poeta como Carlos de Oliveira, responsável por muitas das revoluções poéticas na literatura portuguesa, adia o canto em liberdade, já que a "alegría" ainda não nasceu entre os homens:

Acusam-se de mágoa e desalento, como se toda a pena dos meus versos não fosse carne vossa, homens dispersos, e a minha dor a tua, pensamento.

Hei-de cantar-vos a beleza um dia, quando a luz que não nego abrir o escuro da noite que nos cerca como um muro, e chegares a teus reinos alegria.37

. . .

Mas é ainda Carlos de Oliveira que nos pode apontar a chamada "segunda fase" do Neo-Realismo:

> Só, em meu quarto, escrevo à luz do olvido; deixai que escreva pela noite dentro: sou um pouco de dia anoitecido mas sou convosco a treva florescendo.

. . .

Deixai que conte pela noite fora como a vigilia é longa e desumana: doira-me os versos já a luz da aurora, terra da nova pátria que nos chama.<sup>38</sup>

Está na troca do "canto" pela "escrita", do "cantar" pelo "contar" a passagem do reino da necessidade para o reino da liberdade. No intervalo entre a madrugada e o dia (a "vigília"), a

escrita jă pode antecipar a manhã que lã fora não hã: "doira-me os versos jã a luz da aurora".

Alexandre Pinheiro Torres contradiz as nossas palavras sobre a existência dessa "segunda fase":

... O Neo-Realismo operou, aliás, sempre em função de uma realidade que, com efeito, era outra em relação à imagem mimética ou simétrica dela. A circunstância de não fugir à verossimilhança ambiental não impedia - até forçava - a proposta de novos referentes, exactamente os do mundo novo que postulava (e ainda postula).39

Aproveitamos uma contradição entre as nossas palavras e as de Pinheiro Torres para falar de outra contradição mais séria. Pinheiro Torres diz que o Neo-Realismo "operou sempre em função" da diferença entre condição ambiental e criação literária. Parece-nos que nem sempre foi assim. Mas essa questão de fases do Neo-Realismo - fases extremamente discutiveis em relação a qualquer artista ou corrente artística, aliás - pertence à história do movimento e seria de muito interesse discuti-la, se estivéssemos pesquisando a evolução dos textos neo-realistas. Dissemos, no início destas páginas, que, movido pelo pensamento de alguns autores, tentaríamos dar uma visão geral do contexto em que se inscreve Poesía 61. Se fomos mais enérgico em relação à Presença é porque um dos seus doutrinadores atacava explicitamente os poetas que estudamos, por meio de pressupostos teóricos que lhe impossibilitavam a leltura dos textos de Poesía 61. Quanto às fases do Nec-Realismo, atendemos a uma solicitação das palavras de António-Mário Santos.

A caminho da conclusão, ouçamos Gastão Cruz, que é por muitos designado o teórico de Poesía 61:

A partir de 1956, surgem as primeiras alternativas para a linguagem poética em vigor nos últimos anos 40 e nos primeiros 50. As folhas de poesia Ānvote haviam sido, de 1951 a 1953, o melhor repositório dessa linguagem, em que a lição de Pessoa ou de Casais se cruza com as propostas do neo-realismo e do surrealismo. 40

As vezes o caminho mais seguro para quem procura a saída é fugir à sedução de aceitar a linha reta, tentando o labirinto. Quer isto dizer: voltamos ao Neo-Realismo atendendo ao chamado de Gastão Cruz. Ao que foi dito sobre os poemas de Carlos de Oliveira, acrescente-se agora: sem abdicar do compromisso com o

seu tempo, o poeta investe na autonomia da escrita; ele sabe que, ao invês de uma relação especular com a realidade, há no texto a ocupação de um espaço de diferença, pois cada autor operacionaliza os instrumentos do mundo nos extremos da sua própria linguagem. Esta é a lição aprendida por Poesía 61.

Quem como nos erige a metáfora do labirinto não pode fugir à sua trama, ao novelo de malhas embaraçadas. E a lição do Sun-nealismo, cujo aparecimento em Portugal ocorre em 1949? Ora, se a sua importância é assinalada por um poeta de Poesia 61, 41 nada mais justo que ouvir o ponto de vista de outros poetas desta geração.

Em resposta à pergunta "Crê superado o surrealismo?", diz Maria Teresa Horta na entrevista que todos os autores de Poesia 61 concederam logo após a publicação do volume:  $^{42}$ 

Pergunto por minha vez se não estará superado fazer tal pergunta acerca do surrealismo. Já tantas vezes o assunto foi discutido, analisado, retalhado e aberto... E como a velha discussão do "conteúdo-forma" em qualquer arte, mas principalmente no Cinema. Seria mais construtivo, parece-me, pensarmos naquilo que o surrealismo trouxe de benéfico, de libertador. E o que deriva dele neste momento não virá, quanto a mim, a ser superado tão depressa.43

Entrevistada por sua vez, Luiza Neto Jorge esclarece a opinião de Teresa Horta, pois projeta o Sunhealismo na moderna poesia ocidental. A solicitação "Fale-nos da poesia moderna portuguesa", responde Luiza:

Vejo muitos poetas portugueses modernos; pouca moderna poesía portuguesa. Há muitos movimentos (e também muitas inércias) ainda não superados (e alguns tão superáveis). A moderna poesía ocidental tem raízes bastante fundas no surrealismo. Tende, naturalmente, a libertar-se delas e consegue-o melhor ou plor, mais fácil ou mais dificilmente consoante o ambiente social que a condiciona. Parece-me que, entre nos,o surrealismo ainda terá a sua razão de ser-como total destruição de cânones bafientos, como reação a um ambiente social rígido.Depois será talvez mais fácil, mais possível, a total reconstrução, formas e ideias novas.44

O próprio texto em que se lê a resposta de Luiza revela "sintomas" surrealistas. Vejam-se, por exemplo, o "humor" - um certo

sarcasmo - diante da poesía portuguesa moderna e a defesa Liberdade de expressão contra todas as formas de censura.

Como mera informação, é interessante notar que Teresa Horta e Luiza Neto Jorge são os únicos poetas 61 incluídos em 0 Suntealismo na poesía portuguesa, de Natália Correia.

đa

Logo, não havendo polêmica a assinalar, consideramos suficientes estas observações sobre o Sunhealiamo.

Chegando aos anos 50, encontramos uma série de revistas: Tãvola Redonda, Ghaal, A sexpente, Noticias do bloqueio, Eros, Cadernos do meio-dia, Ārvore, entre outras. Vamos privilegiar as
duas últimas mencionadas. Quanto à Ārvore (1951-1953), a escolha
se justifica pelas palavras de Gastão Cruz anteriormente transcritas, mas sobretudo pelas pesquisas e publicações nossas sobre a revista. Ho que respeita aos Cadernos do meio-dia (19581960), hã um deles (o quinto e último) poemas de Gastão Cruz, Maria Teresa Horta e Fiama Hasse Pais Brandão, anteriores aos de
Poesía 61.

Āhvohe, ainda segundo Gastão Cruz, "foi o órgão mais representativo da poesia de 50". 47 Estamos plenamente de acordo. Apesar dos seus únicos quatro números, Āhvohe é ainda hoje uma das mais lúcidas realizações no campo das letras em Portugal. Vários fatores atestam a sua atualidade: o aparecimento ou a confirmação de poetas de agora e sempre (Sophia de Mello Breyner Andresen, Eugénio de Andrade, Egito Gonçalves, Ramos Rosa e outros); a divulgação de poetas estrangeiros de vanguarda e preocupados com uma visão social da literatura (Lorca, Vicente Aleixandre, Éluard, René Char, Henri Michaux, por exemplo); a crítica inteligente de livros editados em português; os ensaios que analisam a especificidade da literatura sem qualquer dado anedótico sobre os textos ou a vida dos seus autores.

Talvez possamos interpretar os objetivos da revista à luz do ensaio "A poesia é um diálogo com o universo", de Ramos Rosa: 48 uma pho (issão-de-fé, um manifesto, se nos é lícito identificá-lo assim. Por seu intermédio, Ähvohe passa a sua vida a limpo, reitera a proposta inicial - realizada com extrema beleza e dignidade - de ser criação e mensagem de uma poesia social, fraterna, sem deixar de ser, contudo, uma poesia que busca o seu estatuto como linguagem:

Num extremo limite da nossa condição, nos somos esses seres que perderam a sua identidade e até a sua densidade, como o sentia Keats, não por nos termos despojado do elemental humano mas por o termos fundido na luz da Poesia, na alma e no sonho do próprio universo.

Poesia é o maior abraço com que o homem enlaça a vida e todo o poeta sonha esse encontro com a vida que, realizado, é o cumprimento do seu próprio destino humano, é a própria Poesia.49

A poesia de António Ramos Rosa é testemunho do trabalho de um intelectual que assume o papel de mediador na luta social, por saber que a homogeneidade e a consciência política de classe não nascem naturalmente. O poeta que assim trabalha pode ser chamado - de acordo com Gramsci - "intelectual orgânico". 50

Vejam-se alguns exemplos deste "trabalho orgânico" na poesia de Ramos Rosa, publicada em Ārvone:

O tempo da razão (e não da fantasia) em que os versos são soldados comprimidos que guardam as armas dentro do coração que rasgam os seus pulsos para fazer do sangue tinta de escrever duma nova canção.51

Os rios torceram-me todas as hesitações as montanhas reacenderam toda a minha coragem sobre ventres de grávidas fêmeas silenciosas retomei o gosto de distribuir meus sonhos nova moeda de futuros seres os lisos cavalos da bruma lançam-me a rosa do seu bafo escuro é bem o cheiro da madrugada 52

Num mundo descoroçoante de puras imagens é bom este banho de resistências, pressões, vontades, atritos, é bom navegar. Porque este presente é logo saudoso.<sup>53</sup>

Em suma, através desta "colagem" de versos de Ramos Rosa, Anvone da os frutos concernentes à poesia. É a poesia no do seu próprio conceito: o poema, em face da "noite", do "tempo concreto", aprende a navegar ("é bom navegar") em direção sonho", à liberdade ("nova moeda de futuros seres", "tinta de escrever duma nova canção"). A noção de poema estende-se à poesia. Poesia fundada na prática do corpo, membros e sentidos, uma totalidade orgânica. O homem historicizado pelas sociais de trabalho. Estas são as reservas geradoras da fala dos sonhos, o circuito tenso entre as sensações, o cérebro e a língua. Assim o homem concretiza o diálogo com o universo. Identifica-se poeta. E poeta é aquele que pode dispor de um excedente da linguagem sociale sabe transformá-lo em versos. Poesia

um jogo de tensões entre a experiência do olhar sobre a realidade extrínseca e a possibilidade de interpretar a diferença que se interioriza na produção de um trabalho sobre a linguagem.

Esta nos parece a lição que Arvore legou a Poesia 61. Pelo menos, a importância dada por Gastão Cruz à revista e as nossas pesquisas nos autorizam este juízo.

Finalmente, neste tão longo quanto necessário mosaico de textos sobre a situação de Poesía 61 no contexto poético português moderno e contemporâneo, cabe ressaltar a profundidade dos ensaios de Eduardo Prado Coelho. Em jornais e revistas e, posteriormente, em livros, ele foi o mais combatido defensor da legitimidade do trabalho dos poetas 61:

Qual o denominador comum para esta geração envolvida pelo movimento da Poesía 61? Por um lado, ela recusava uma interpretação socio-logica ou psico-logica dos textos. Não se trata agora de encontrar a tradução esteticamente adequada de uma vivência muito sincera do sujeito psicológico, nem de ir descobrir a mensagem social ou o programa ideológico que tal sujeito em poesía nos propõe. Trata-se de formular uma concepção topológica do texto como lugar onde o sentido se produz. 54

Esta é a melhor síntese que conhecemos sobre um dos últimos momentos de importância na poesia portuguesa. Leiam-se atentamente as palavras socio-logica e psico-logica. Tanto o hífen que separa quanto o grifo que destaca cada uma destas palavras têm, agora, sentido. Poesía 61 se opôs à "lógica" entre autor e obra, manifesta no culto da personalidade celebrado pela Presença e à "lógica" entre texto e contexto proposta na concepção de compromisso político em literatura do Neo-Realismo.

Num próximo ensaio, através da leitura concreta dos poemas de Poesía 61, colocaremos em discussão a justeza destas nossas reflexões.

#### NOTAS

- 1. POESIA 61. Faro./S. Edit./, 1961.
- SANTOS, António-Manuel. Da insinceridade da arte. O Almonda.
   Lisboa, 24 out., 64. Suplemento Literário, p. 5-6.
- MATOS, Nelson de. A leitura e a critica. Lisboa, Estampa,1971.
   p. 207.
- 4. COELHO, Eduardo Prado. A jovem poesia. Diánio de Lisboa. Lisboa, 4 jul., 68. Suplemento Literário. p. 5.
- 5. SARAIVA, António José e LOPES, Oscar. História da Literatura Portuguesa. 10 ed. Porto, Porto Ed., 1978. p. 1181.
- RÉGIO, José. Páginas de doutrina e crítica da "Presença".Porto, Brasília, 1967. p. 17.
- 7. \_\_\_\_. Três ensaios sobre ante. Lisboa, Portugália, 1967. p. 9-78.
- 8. Idem, p. 11.
- 9. Idem, p. 15.
- 10. Idem, p. 10.
- 11. Idem, p. 22.
- 12. Idem, p. 51.
- 13.COELHO, Eduardo Prado. A palavra sobre a palavra. Porto, Portucalense, 1972. p. 37.
- 14.MONTEIRO, Adolfo Casais. A poesía da "Presença". Lisboa, Moraes, 1972. p. 158-9.

Transcrevemos a primeira versão do poema, datada de 1926. Na versão definitiva, o texto apresenta algumas variantes (Cf. REGIO, J. As enchuzilhadas de Deus. 6a. ed. Lisboa, Portugália, 1970. p. 107-110).

- 15.RÉGIO, J.Op.cit., p. 70-1.
- 16.SIMÕES, João Gaspar. Poesia 61. Plário de Noticlas. Lisboa, 17 ago., 61. Artes e Letras/Crítica Literária, p. 7-8.
- 17.REGIO, J.Op.cit., p. 81-2.
- 18.Cf. nota 16.
- 19.REGIO, J.Op.cit., p. 95.
- 20.MELO e CASTRO, E. M. Dialética das vanguardas. Lisboa, Livros Horizonte, 1976. p. 15.
- 21. FERREIRA, Serafim. Poesia 61 ou a negação de certos valores.

  Jounal de Noticias. Porto, 8 fev., 62. Suplemento Literário. p. 10.
- 22.BRITO, Casimiro de. A propósito de Poesía 61. JORNAL DE Noticlas. Porto, 8 mar., 1962. Suplemento Literário. p. 2.
- 23.ORPHEU. 2 reed. Lisboa, Atica, 1971. 1. p. 12.

- 24. "Primeiro Modernismo" e "Segundo Modernismo" são as denominações com que João Gaspar Simões apresenta Oxpheu e Presença, respectivamente.
  - (Cf. SIMÕES, J.G. Perspectiva hístorica da poesia portuguesa. Porto, Brasilia, 1976. p. 211-269 e 271-343).
- 25. PESSOA, Fernando. Obras em prosa. Org. intr. e notas de Cleonice Berardinelli. Rio de Janeiro, Aguilar, 1974. p. 410.
- COELHO, Eduardo Prado. A letra literal. Lisboa, Moraes, 1979.
   p. 17.
- 27. SEIXO, M. Alzira. Discursos do texto. Lisboa, Bertrand, 1977. p. 35-6.
- LOURENÇO, Eduardo. Tempo e poesía. Porto, Inova, 1974.p.165-194.
- 29. Idem, p. 187-8.
- 30. SANTOS, A-M. Op.cit.,p. 6.
- 31. REDOL, Alves. Gaibeus. 4a. ed., Lisboa, Inquérito, 1945.p.10.
- 32. TORRES, Alexandre Pinheiro. O Neo-realismo literário português. Lisboa, Moraes, 1977. p. 14.
- 33. Idem, p. 22.
- 34. COELHO, E.P. Op.cit.,p. 39-48.
- 35. Idem, p. 45.
- 36. BALIBAR, Etienne e MACHEREY, Pierre. Sobre a literatura como forma ideológica. In: SEIXO, M. Alzira, org. Literatura, significação e ideologia. Lisboa, Arcâdia, 1976. p.24-5.
- 37. OLIVEIRA, Carlos de. Trabalho poētico. l. Lisboa, Sã da Costa, s/d. p. 44.
- 38. Idem, p. 67.
- 39. TORRES, A.P. Op.cit.,p. 23-4.
- 40. CRUZ, Gastão. A poesía portuguesa hoje. Lisboa, Plátano, 1973. p. 210.
- 41. Idem, p. 17 e 186.
- 42. BRANDÃO, Fiama Hasse Pais et alii. Poesia 61. Diário de Lisboa. Lisboa, 25 maio, 1961. Suplemento Literário. p. 2.
- 43. Idem.
- 44. Idem.
- 45. CORREIA, Natália. O surrealismo na poesía portuguesa. Lisboa, Europa-América, 1973. p. 37, 38 e 271.
- 46. Durante 1976-7, em Portugal, como bolsista da Fundação Calouste Gulbenkian, pesquisamos revistas literárias publicadas nos anos 50. Como resultado desse trabalho, temos já prontos relatórios minuciosos sobre Ánuche, Cadennos do meio-dia, Távola Redonda e Graal.

- 47. CRUZ, G.Op.cit., p. 169.
- 48. ARVORE. Lisboa, 1:10, v. 2, 1953.
- 49. Idem.
- 50. GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura.
  3a. ed., Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1979, p.
  3-23.
- 51. ARVORE. Lisboa, 2: 139, 1951-2.
- 52. ARVORE. Lisboa, 1: 10, 1951.
- 53. ÁRVORE. Lisboa, 1: 30, v. 2, 1953.
- 54. COELHO, E. P. (1972), p. 265.

# SIGLAS

T = Tatuagem

MP = A morte percutiva



LÜCIA CASTELLO BRANCO SÕNIA QUEIROZ

POESIA FEMININA BRASILEIRA ATÉ OS ANOS 20: UMA ILUSTRE DESCONHECIDA\*

RESUMO

Notícia de pesquisa bibliográfica sobre a poesta feminina brasíleira publicada até 1930, realizada em bibliotecas de Belo Horizonte. Apresentam-se alguns resultados que evidenciam a pouca notoriedade que essa poesía tem recebido por parte da crítica literária.

RESUME

Il s'agit de la notice d'une recherche bibliographique à propos de la poésie écrite par des femmes brésiliennes et publiée jusqu'en 1930. Cette recherche a été realisée dans des bibliothèques de Belo Horizonte. On présente quelques résultats qui mettent en relief la petite résonance qu'a eue cette poésie chez les critiques littéraires.

<sup>\*</sup> Este texto foi apresentado na Semana de Calouradas, promovida pelo Diretório Acadêmico na Faculdade de Letras da UFMG, em outubro de 1984.

As antologias femininas que nos últimos anos se vêm publicando no País reúnem exclusivamente poetisas contemporâneas, deixando no quase completo desconhecimento aquelas que nos precederam no trabalho poético. A recuperação dos textos das poetisas do passado, entretanto, reveste-se de grande importância sobretudo se consideramos as condições desfavoráveis em que viveram e produziram: a dificuldade de acesso à educação, a forte repressão social a qualquer atividade extra-doméstica, forçando-as a publicar seus textos sob pseudônimo ou até mesmo no completo amonimato, a inconsistente recusa da Academia Brasileira de Letras em acolhê-las entre seus membros e até mesmo a falta de espaço físico para a criação.

Pensando hisso e especialmente curiosas com o que intulmos como uma identidade feminina que os textos escritos por mulheres nos poderíam revelar, formamos um grupo com o objetivo inicial de buscar esses textos e organizar uma antologia. Reunindo poetas e ensalstas, a equipe ficou assim constituída: Ilka Boaventura, Judith Azevedo, Lúcia Castello Branco, Sônia Queiroz e Thaís Guimarães.

Para a organização da antologia, buscamos obras de referência que nos levassem aos poemas. Defrontamo-nos então com uma assustadora escassez de trabalhos sobre a poesia feminina e notamos que nas histórias da literatura brasileira raramente se encontravam mals do que simples inventários de nomes de mulheres.

Sentimos assim a necessidade de um levantamento bibliográfico na área. O único trabalho desse tipo que encontramos foi Mulher Brasileira - Bibliografía Anotada, editado pela Brasiliense, que, embora não fosse especializado em poesia, nos forneceu, especialmente no capítulo dedicado ás "Artes e Meios de Comunicação", um grande número de referências. Entretanto, o livoro relaciona apenas obras de cunho acadêmico, deixando de lado não só os textos literários, como também alguns periódicos relevantes para a área, mas que não se enquadravam em seus critérios de seleção. As próprias autoras reconhecem essa limitação e evidenciam a necessidade de uma ampliação e de um maior detalhamento da pesquisa.

Foi assim que resoivemos realizar um levantamento bibliográfico que permitisse chegar não só aos textos reunidos em publicações avulsas, como também aqueles dispersos em periódicos, de mais difícil acesso, mas importantíssimos em se tratando de mulheres, já que provavelmente um grande número delas nunca chegou a publicar um livro. Considerando que é a partir do Movimento Modernista que a mulher brasileira começa a conquistar espa-

ços mais amplos para a divulgação de sua literatura, escolhemos a década de 1920 (inclusive) como limite cronológico da pesquisa.

Conforme o previsto inicialmente no projeto, a coleta de dados seria realizada em bibliotecas de São Paulo, Rio de Janeiro e Belo Horizonte. Mas a escassez de recursos financeiros conduziu-nos a uma limitação das fontes da pesquisa ãs bibliotecas de Belo Horizonte.\*

Limitando-nos, pois, a Belo Horizonte, realizamos o levantamento nas seguintes bibliotecas:

BPMG - Biblioteca Pública de Minas Gerais

APM - Arquivo Público Mineiro

BPUC - Biblioteca Central da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais

BFALE- Biblioteca da Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais

BIOF - Biblioteca da Imprensa Oficial de Minas Gerais

Partimos de um levantamento nos catálogos de assunto, nas seções referentes à Poesia Brasileira, Literatura Brasileira, Mulher e Feminismo, selecionando as obras de referência publicadas até 1981, data do início da pesquisa.

De acordo com os nossos interesses, consideramos como obras de referência as histórias da literatura, as antologias literárias, as bibliografias sobre literatura e sobre mulheres, os dicionários biobibliográficos, os periódicos especializados em literatura e os periódicos femininos/feministas. Essa classificação foi feita em função da idéia de que todo tipo de publicação que nos fornecesse dados sobre as poetisas ou meios para chegar até elas seria, inicialmente, considerado obra de referência.

Depois do levantamento bibliográfico, a segunda etapa foi o contato direto com as obras. Fichamos todos os livros que não requeriam leitura integral do texto para a localização das poetisas e suas obras. Quanto aos periódicos, o fichamento foi obviamente mais vagaroso, já que a ausência de Índices exigia a verificação de cada página. Nessas publicações, fixamo-nos nos textos poéticos e nos artigos que pudemos identificar pelo título como tratando de literatura.

<sup>\*</sup> Esta pesquisa contou com o apoio do CNPq, mas o financiamento concedido foi suficiente apenas para cobrir os gastos referentes ao levantamento bibliográfico em Belo Horizonte.

O produto final da pesquisa, a bibliografia das poetisas brasileiras publicadas até 1930, encontra-se, atualmente, em fase de revisão técnica.

Aqui, apresentaremos alguns dados estatísticos que já foram depreendidos do material levantado e que podem fornecer um primeiro panorama da atuação da mulher na poesia brasileira até 1930. Esses dados, além de revelarem o quase total menosprezo da crítica especializada com relação à produção poética feminina, apresentam ainda um número considerável de poetisas que, apesar do anonimato a que foram condenadas, dedicaram-se assiduamente ao trabalho poético.

Das 393 obras de referência arroladas, apenas 157 citam poetisas ou dedicam algum espaço ao estudo de suas obras, o que nos fornece um total de 236 obras de referência, incluindo volumosas histórias da literatura e antologias, que absolutamente desconhecem ou desconsideram a produção poética feminina.

Nas antologias literárias, onde a seleção é mais rigorosa, por se tratar de uma coletânea de textos e não de ensaios sobre movimentos literários, que muitas vezes se limitam a listar nomes, a presença feminina é ainda mais reduzida: do total de poetas publicados nas antologias consultadas, apenas 7,74% são mulheres.

No entanto, apesar da pouca notoriedade que essas autoras têm recebido por parte da crítica especializada e dos historiadores, biógrafos, e bibliógrafos literários, esta pesquisa arrolou, até o momento, um total de 215 poetisas. Esse total, que já nos fornece um considerável número de autoras completamente desconhecidas por parte do público leitor, e em alguns casos mesmo por parte de professores e estudiosos da literatura, leva a supor a existência de um número ainda maior de considerando que muitas delas, em consegüência do obscurantismo em que viveram as mulheres dos séculos passados e as em que publicaram (edições de autor, com tiragem muito reduzida e com mã distribuição), tiveram suas obras simplesmente perdidas e não foram descobertas nem mesmo pelos mais minuciosos bem-intencionados bibliógrafos e historiadores đa Trata-se, lamentavelmente, de uma perda irrecuperável para a literatura deste País e para a história da mulher brasileira, nos leva a crer, cada vez mais, na necessidade e urgência de estudos que procurem resgatar o que ainda resta dos produtos atuação da mulher nas diversas áreas do conhecimento, como de do caso desta bibliografía, relativamente à produção poética.

As autoras e obras arroladas neste levantamento comporão uma bibliografia constituída de três partes: 1) poetisas, 2) bibliografias e 3) Indices. A primeira parte, referente às poetisas, será organizada em ordem alfabética, de acordo com o último nome da autora, seguido de um informe biográfico sobre ela, cluindo pseudônimo(s) e obra(s) inédita(s), se houver. A seguir, virá a bibliografia da autora, ou seja, a relação de suas Obras publicadas atá 1930, excluindo-se aquelas que não são obras poéticas. A cada referência seguir-se-ão o(s) nome(s) da(s) biblioteca(s) que possui(em) a obra. Essa bibliografia da autora dividida em quatro itens: 1) obras individuais; 2) obras em colaboração (co-autoria, em geral); 3) obras coletivas(antologias) e 4) periódicos. Por fim, haverá a bibliografía sobre a autora, dividida em dois itens: 1) publicações avulsas e 2) publicações periódicas. A segunda parte constará de bibliografia consultada para se chegar as autoras e suas obras e a terceira, de dois indices onomásticos: o de autoras e o de ensaístas, bibliógrafos e críticos que nos levaram às obras poéticas.

## PROJEÇÕES

Tão logo tenhamos finalizado essa pesquisa, pretendemos retornar à nossa idéia inicial de organizar uma antologia feminina que venha a resgatar as produções poéticas mais significativas das autoras arroladas no levantamento bibliográfico. Para isso, é claro, teremos que lidar com a limitação do material disponível, mas, por se tratar de uma antologia, e não de um estudo historiográfico, é possível trabalhar com um material reduzido, sem prejuízo substancial. As obras que se encontram bibliotecas de Belo Horizonte já nos seriam suficientes para organização dessa antologia, e a seleção seria feita com na qualidade formal e no interesse temático. Parece-nos fundamental destacar também este segundo aspecto, já que há temas que eram (e ainda são) interditos à mulher foram ousadamente enfrentados por poetisas do passado, como o erotismo sente na poesia de Gilka Machado, ou a temática "esportiva" abordada por Ana Amélia Carneiro de Mendonça, que, no início século, escrevia poemas parnasianos dedicados a seu marido, ídolo do futebol brasileiro.

Nosso trabalho confirmou mais uma vez a hipótese de que muitas poetisas do passado se perderam na memória do País ou ti-

veram sua obra fragmentada. Um exemplo disso é o trabalho poético de Bárbara Eliodora, uma das primeiras poetisas brasileiras,
cuja obra se perdeu praticamente em sua totalidade, dela restando apenas doze sextilhas intituladas "Conselhos a meus filhos",
que são encontradas em raras publicações históricas e foram incorporadas à obra poética de seu marido, Inácio de Alvarenga Peixoto, organizada por José Norberto Silva.

Tais ocorrências reforçam a validade da pesquisa e a importância da publicação de seus resultados como uma forma de recuperar definitivamente e reintegrar à história literária a poesia feminina produzida no Brasil até os ano 20, essa ilustre desconhecida. Algumas Poetisas



PORQUE SOU FORTE
(A Ezequiel Freire)

Dirás que é falso. Não. É certo. Desço Ao fundo dalma toda a vez que hesito... Cada vez que uma lágrima ou que um grito Trai-me a angústia ao sentir que desfaleço...

E toda assombro, toda amor, confesso, O limiar desse país bendito Cruzo: - aguardam-me as festas do infinito: O horror da vida, deslumbrada, esqueço:

É que há lá dentro vales, céus, alturas, Que o olhar do mundo não macula, a terna Lua, flores, queridas criaturas,

E soa em cada mouta, em cada gruta,
A sinfonia da paixão eterna!...
- E eis-me de novo forte para a luta.

Foto retirada de REIS, Antônio Simões dos. Nancisa Amãlia. I de Janeiro, Organizações Simões, 1949.

### Gilka Machado (1893-1980)



## SER MULHER...

Ser mulher, vir à luz trazendo a alma talhada para os gozos da vida, a liberdade e o amor; tentar da glória a etérea e altívola escalada, na eterna aspiração de um sonho superior...

Ser mulher, desejar outra alma pura e alada para poder, com ela, o infinito transpor; sentir a vida triste, insípida, isolada, buscar um companheiro e encontrar um Senhor...

Ser mulher, calcular todo o infinito curto para a larga expansão do desejado surto, no ascenso espiritual aos perfeitos ideais...

Ser mulher, e oh! atroz, tantálica tristeza! ficar na vida qual uma águia inerte, presa nos pesados grilhões dos preceitos sociais!

Foto retirada de VOLÚSIA, Eros. Eu e A Dança. Rio de Janeiro, Revista Continente Editorial, 1983.



#### O SALTO

Ao ver-te hoje saltar para um torneio atlético Sereno, forte, audaz como um vulto da Ilíada, Todo o meu ser vibrou num împeto frenético, Como diante de um grego, herói de uma Olimpiada.

Estremeci fitando êsse teu porte estético Como diante de Apolo estremecera a dríada; Era um conjunto de arte esplendoroso e poético, Enredo e inspiração para uma heliconíada.

No cenário sem par de um pálido crepúsculo, Tu te lançaste no ar, vibrando em cada músculo, Por entre a aclamação da massa, entusiástica.

Como um deus a baixar do Olimpo, airoso e lépido, Tocaste o solo enfim, glorioso, ardente, intrépido, Belo, na perfeição da grega e antiga plástica.

Foto retirada do catálogo do II Salão do Futebol (Palácio Artes, junho/julho 1982.).

das

# A FALA DO PODER E O PODER DA FALA

#### RESUMO

A questão da posse da terra, as relações entre poder e linguagem, a leitura do mundo e a leitura da palavra são aspectos abordados nesta análise de um poema de Patativa do Assaré, poeta -cantador do nordeste do Brasil.

## ABSTRACT

The problem of the owners of the land, the relation between power and language, the reading of the world and the reading of the word; these are topics dealt with in this analysis of a poem by Patativa do Assaré, a poet singing of the Brazilian northeast.



"Ainda morro num pedaço de terra meu."

Otávio Cruz, posseiro paranaense. Istoe, 29/5/1985.

"Tenho fé em que agora vou ter mais um pouquinho de terra e poder comer todo dia."

> Valdevino André, posseiro pernambucano. 1stoe, 29/5/1985.

"Tem que defender a terra. Sem terra a gente sofre."

> Atamai, Indio Waura. TV Manchete, 17/6/1985.

"O que quero nesta vida È terra prá trabaiá."

Patativa do Assaré, A terra é
naturá.

Para

Marçal e Eloy Indio e posseiro mortos na luta pela terra no Brasil.

No momento mesmo em que me disponho a redigir este ensaio vejo no Jornal do Brasil<sup>1</sup> a noticia da critica que o MEC, atravês de seu Conselho Federal de Cultura, faz à revista Chico Bento do brasileiro Maurício de Souza. Chico Bento, nome de revista e personagem de história em quadrinhos criada nos anos 60, presenta o menino caipira, o roceiro, o caplau habitante da gião compreendida pelo interior paulista, o cerrado goiano e o Triângulo Mineiro, Sua fala é "errada". Ele troca o /l/ pelo /r/ desloca as nasais, come os esses finais e suprime o plural formas verbais. E o autor, fiel ao falar de sua personagem e dos que ela representa, usa uma escrita conforme ao registro traduzindo literalmente sua forma de dizer. É exatamente esse o ponto abordado pelo Conselho Federal de Cultura que, com a Comissão Nacional de Moral e Civismo, examinou a questão.0 parecer, assinado pelo professor catedrático Evanildo acusa Chico Bento de "usar 'hābitos lingüísticos afastados norma padrão'; de viver em um mundo onde está 'mal retratada variedade dos usos lingüísticos', e de por em prática 'representações gráficas nefastas à aprendizagem do código escrito'."2 No parecer em que examina a questão, o professor Abgar Renault, membro da Academia Brasileira de Letras, é mais imperativo afirmar: "se uma publicação de qualquer gênero desvia o infantil do que é certo e cria em seu espírito confusão perturbadora e danosa, deve ter a sua leitura condenada."<sup>3</sup>

A análise dessa última frase, bem como de todo o parecer, é profundamente reveladora da relação entre poder e linguagem e dos mecanismos sociais de controle e hegemonia. Termos e expressões como "desvia", "certo", "cria em seu espírito confusão perturbadora e danosa", "condenada" são indices já bem conhecidos dos que se dedicaram ao estudo de aparelhos repressores como escolas, manicômios e presidios. Fazem parte de arrazoados justificadores de queimas em fogueiras, internações, lobotomias e emboscadas, formas seguras de manter o poder, aplainar e resolver contradições danosas, eliminar o "errado", o diferente.

Aqui, o alvo é a linguagem. Lembra-me Barthes falando da retórica (e a gramática é parte dela) como prática social, isto é, como "técnica privilegiada que permite às classes dirigentes assegurar-se a propriedade da palavra." (sic). A linguagem é compreendida como "um poder" o que justifica e exige que se ditem "regras seletivas de acesso a tal poder."

A perspectiva se amplia e uma aparentemente simples questão de erro de linguagem traz em seu interior a problemática do poder, do controle social, da dominação de uma classe sobre as demais. A "propriedade da palavra" de que fala Barthes duplica-se nas idéias de adequação, a linguagem apropriada, e de posse, o ter a linguagem e tudo mais que ela representa. Passa-se daí ao controle da produção simbólica que envolve o homem no seu agir, no seu fazer, na sua vivência, sua cultura enfim.

Esses mecanismos de controle compreendem não só as normas de linguagem como também a seleção de textos a serem publicados, lidos, analisados em escolas e faculdades. Por trás de qualquer seleção existem recortes em que se inscrevem estratégias de poder e controle social. 5

O texto de Patativa do Assaré, A terra é naturá, bobjeto deste ensaio, nos permite retomar as questões que a censura a Chico Bento suscita.

Também aqui se trata de um caipira, de uma pessoa que fala "errado" e que na sua autobiografía nos informa: "Com a idade de doze anos, freqüentei uma escola muito atrasada, na qual passei quatro meses, porém sem interromper muito o trabalho de agricultor. Saí da escola lendo o segundo livro de Felisberto de Carvalho e daquele tempo para cá não freqüentei mais escola nenhuma, porém sempre lidando com as letras, quando dispunha de tempo para este fim."

Não pretendo fazer aqui, nem me parece pertinente, uma análise comparativa entre o texto de Maurício de Souza e o de Patativa do Assaré. Entre eles permeiam antes diferenças que semelhanças. As condições de produção, circulação e consumo, os diferentes sistemas semióticos em que a mensagem se transmite e o sujeito do enunciado e da enunciação são alguns dos aspectos sob os quais as diferenças entre os textos se constrõem.

No entanto, a atitude do Conselho Federal de Cultura nos permite considerá-los sob uma mesma ótica: a da relação entre poder e linguagem.

A ausência da escolaridade, confessada em sua autobiografia, afasta o poeta das normas oficiais de linguagem, leva-o a falar não como os catedráticos e acadêmicos, mas como os Chico Bento desse Brasil de 60 milhões de analfabetos e não sei quantos analfabetizados.

O fato de sermos uma cultura que tem na escrita sua dominante traz como corolário a exclusão da vida social daqueles que não têm a posse da leitura.

Igualmente marginalizada da cultura oficial fica sua produção simbólica. Tal fato pode ser facilmente verificado. Basta, para tanto, que examinemos as histórias da literatura brasileira para percebermos que não hã referência à produção de negros e

muito menos de Indios ou de roceiros como Patativa do Assaré,representantes de culturas consideradas inferiores pelo colonizador branco<sup>9</sup>. Chega-se mesmo a negar-lhes alguma forma de saber, o que se traduz nos rótulos de incultos ou ignorantes que
lhes são atribuídos.

E esse homem introjeta esta invalidação. Considera-se naturalmente inferior e rejeita o saber que lhe foi passado por seus ancestrais, aprendido no dia-a-dia da comunidade de que faz parte. Incapaz de ler as letras, a ele é também negado aquilo a que Paulo Freire chama a leitura do mundo e que lhe possibilita saber-se participante de um processo cultural, em que se criam os laços que dão coesão e especificidade à vida do grupo social de que faz parte.

Obviamente este é mais um dos mecanismos ideológicos que visam à manutenção das relações de poder.

O poema de Patativa do Assaré, abaixo transcrito, nos revela que, embora desprovido de uma leitura apropriada das letras, o poeta faz sua leitura do mundo, da realidade que o cerca e revela em seu texto uma percepção que muito banco de escola não dã. A poesia, por que se confessa "apaixonado desde muito pequeno", la é o veículo que o cantador escolhe para expressar sua forma de ver o mundo.

## A terra é naturá

Sinhô dotô, meu ofiço É servi ao meu patrão. Eu não sei fazê comiço, Nem discuço, nem sermão; Nem sei as letra onde mora, Mas porém, eu quero agora Dizê, com sua licença, Uma coisa bem singela, Que a gente pra dizê ela Não perclsa de sabença.

Se um pai de famia honrado Morre, dexando a famia, Os seus fiinho adorado Por dono da moradia, E aqueles irmão mais véio, Sem pensã nos Evangéio, Contro os novo a toda hora Lança de inveja o veneno Inte botá os mais pequeno Daquela casa para fora.

Disso tudo o resurtado Seu dotô sabe a verdade, Pois, logo os prejudicado Recorre as oturidade; E no chafurdo infelia Depressa vai o juiz Fazê a paz dos irmão E se ele fô justicêro Parte a casa dos herdêro Pra cada quã seu quinhão.

Seu dotô, que estudou munto E tem boa inducação, Não ignore este assunto Da minha comparação, Pois este pai de famia É o Deus de Soberania, Paiodo sinhô e pai meu, Que tudo cria e sustenta, E esta casa representa A terra que Ele nos deu.

O pai de famia honrado, A quem tô me referindo, É Deus nosso Pai Amado Que lá do Céu tá me uvindo, O Deus justo que não erra E que pra nós fez a terra, Este praneta comum; Pois a terra com certeza É obra da natureza Que pertence a cada um.

Se a terra foi Deus quem fez, Se é obra da criação, Devia cada freguês
Ter seu pedaço de chão.
Munta gente não combina
Esta verdade divina
Mas um julgamento eu faço
E vejo que julgo bem.
Se sou da terra tombém
Onde é que tã meu pedaço?

Esta terra é desmedida
E devia ser comum,
Devia ser repartida
Um taco prá cada um,
Mode morar sossegado.
Eu já tenho maginado
Que abaixo o sertão e a serra
Devia ser coisa nossa
Quem não trabaia na roça
Que diabo é que quer coma terra?

Esta terra é como o Só
Que nace todos os dia
Briando o grande, o menó
E tudo que a terra cria.
O só quilarea os monte,
Tombém as água das fonte,
Com a sua luz amiga,
Potrege, no mesmo instante,
Do grandaião elefante
A pequenina formiga.

Esta terra é como a chuva, Que vai da praia a campina, Móia a casada, a viúva, A véia, a moça, a menina. Quando sangra o nevuêro, Pra conquistá o aguacêro Ninguém vai fazê fuxico, Pois a chuva tudo cobre, Móia a tapera do pobre E a grande casa do rico.

Esta terra é como a lua. Este foco prateado Que é do campo até a rua, A lampa dos namorado; Mas, mesmo ao véio cacundo, Já com ar de moribundo Sem amô, sem vaidade, Esta lua cô de prata Não lhe dêxa de sê grata; Lhe manda quilaridade.

Esta terra é como o vento, O vento que, por capricho, Assopra, as vez, um momento, Brando, fazendo cuchicho. Otras vez, vira o capêta, Vai fazendo piruêta, Roncando com desatino, Levando tudo de móio Jogando arguêro nos óio Do grande e do pequenino.

Se o orguiôso podesse
Com seu rancô desmedido,
Tarvez inté já tivesse
Este vento repartido,
Ficando com a viração
Dando ao pobre o furacão;
Pois sei que ele tem vontade
E acha mesmo que percisa
Gozá de frescô da brisa,
Dando ao pobre a tempestade.

Pois o vento, o sol, a lua, A chuva e a terra também, Tudo é coisa minha e sua, Seu dotô conhece bem.
Pra se sabê disso tudo Ninguém percisa de istudo; Eu, sem escrevê nem lê, Conheço desta verdade, Seu dotô, tenha bondade De uvi o que vô dizê.

Não invejo o seu tesoro, Suas mala de dinhêro A sua prata, o seu ôro O seu boi, o seu carnêro Seu repôso, seu recreio, Seu bom carro de passelo, Sua casa de morá E a sua loja surtida, O que eu quero nesta vida É terra pra trabaiã. Iscute o que tô dizendo,
Seu dotô, seu coroné:
De fome tão padecendo
Meus fio e minha muié.
Sem briga, questão nem guerra,
Meça desta grande terra
Umas tarefa pra eu!
Tenha pena do agregado
Não me dêxe deserdado
Daquilo que Deus me deu.

O poema se organiza sob a forma de parábola, didaticamente partindo do particular para o geral, apelando frequentemente para figurações de linguagem que concretizam para o poeta e para seu ouvinte aquilo que ele quer dizer.

Através da parábola, poeta-cantador tece uma cadeia argumentativa em que tenta demonstrar a seu ouvinte os fundamentos de seu ponto de vista, tentando levá-lo a uma ação.

A persuasão e a ação pela linguagem situam-nos no âmbito da retórica. É curioso observar que a organização sob a qual se desenvolve o poema de imediato nos permite reconhecer alguns ensinamentos de Aristóteles, relativamente à elaboração dos discursos. Nele encontramos não somente os lugares retóricos e os entimemas - quase que silogismos completos - e a preocupação com a linguagem, mas também uma organização perfeita do discurso. É assim que, em "A terra é naturá", encontramos o exórdio, a exposição, a prova e o epílogo.

O exórdio constitui a apresentação do assunto, aquilo de que se vai falar. Visa a despertar e atrair a atenção do ouvinte. No poema em questão, o exórdio está representado pela primeira estrofe em que o poeta se apresenta e anuncia seu assunto.

Sinhô dotô, meu ofiço É servi ao meu patrao. Eu não sei fazê comiço. Nem discuço, nem sermão; Nem sei as letra onde mora, Mas porém eu quero agora, Dizê com sua licença, Uma coisa bem singela, Que a gente prá dizê ela Não percisa de sabença."

As estrofes que se seguem constituem aquilo a que Aristóteles denomina exposição. Compreendem-se aqui o desenvolvimento do assunto, a apresentação dos argumentos e lugares. É onde o orador-poeta-cantador expõe seu tema e os elementos em que reside sua fundamentação.

O tom, como já disse, é o da parábola e o poeta a inicia

"Se um pai de famia honrado Morre, dexando a famia Os seus fiinho adorado Por dono da moradia, E aqueles irmão mais véio, Sem pensá nos Evangéio, Contro os novo a toda hora Lança da inveja o veneno Inte botá os mais pequeno Daquela casa prá fora."

Versos adiante, o poeta decodifica a metáfora inicial:

"Seu dotô que istudou munto E tem boa inducação, Não ingnore este assunto Da minha comparação, Pois este pai de famia É o Deus da Soberania, Pai do sinhô e pai meu, Que tudo cria e sustenta, E esta casa representa A terra que Ele nos deu."

"O pai de famia honrado, A quem tô me refirindo, É Deus nosso Pai Amado Que lá do Céu tá me uvindo, O Deus justo que não erra E que prá nós fez a terra, Este praneta comum."

Sintetiza-se aqui o assunto objeto do poema: a questão da posse da terra, a desapropriação daquilo que se tinha como herança natural.

Alicerça-se a partir daí a cadeia argumentativa em que pai, casa, filho corresponderão respectivamente a Deus, terra, homem. Os lugares retóricos, as fontes de argumentação, configuram um substrato religioso que parte do tom de parábola, passando pelos evangelhos como referência de justiça e sabedoria, até chegar à idéia de harmonia da natureza enquanto criação divina.

Os dois primeiros lugares - o modelo da parábola, e os evangelhos como referência de justiça e sabedoria - ficam exemplificados na primeira estrofe transcrita acima. O terceiro - harmonia da natureza enquanto criação divina - vai ser desenvolvido de forma mais extensa nas estrofes seguintes as citadas e constituem o dado empírico em que se funda a argumentação.

A ideia da terra como "obra da criação" e que, portanto, devia ser de todos, vai encontrar paralelo em outras obras da criação: o sol, a chuva, a lua, o vento. Constituem-se, a partir daí, quatro grupos cada um deles desenvolvendo a metáfora instaurada no primeiro verso e reforçando o arrazoado do cantador.

A linguagem em que a argumentação é desenvolvida contaminase da analogia inicial. O processo metafórico, peculiar à parábola e característico dos versos acima referidos, estrutura a linguagem em que se traduz a leitura que o poeta faz do mundo que o cerca, revelando que, como ele mesmo afirma,

> "Prá se sabê disso tudo Ninquém percisa de istudo."

Argumentos, imagens, termos e expressões traem as condições de produção do discurso. A oralidade, o distanciamento da norma culta, o apelo ao concreto e a presença de palavras típicas da região rural trazem a marca daquele que vive muito próximo à terra, tendo nela sua fonte primeira e imediata de sobrevivência.

No primeiro grupo a referência é o sol:

"Esta terra é como o Só Que nasce todos os dia Briando o grande, o menó [...] Potrege, no mesmo instante, Do grandaião elefante A pequenina formiga.

O segundo grupo tem na chuva, "que vai da praia à campina", seu termo de referência

"Pois a chuva tudo cobre Mõia a tapera do pobre E a grande casa do rico."

A lua, a que também a terra se assemelha, "Esta terra é como a lua", é chamada de "foco prateado" e "lampa dos namorado". Mas mesmo assim atinge a todos não deixando de mandar "quilaridade" nem àqueles

"já com ar de moribumdo; sem amô, sem vaidade."

O último grupo tem ho vento seu termo de referência:

į

"Esta terra é como o vento"

que

"Assopra as vez um momento Brando fazendo cuchicho Otras vez, vira o capeta, Vai fazendo pirueta, Roncando com desatino, Levando tudo de moio Jogando arguero nos oio Do grande e do pequenino."

Ao comparar a terra ao sol, à chuva, à lua e ao vento, o poeta cria em seu texto um suporte simbólico que nos permite identificar os quatro elementos primordiais. De um lado, temos a terra; de outro, o sol ( e a lua), que estão para o fogo, a chuva para a água e o vento para o ar.

No poema, fogo, enquanto sol (e lua), água enquanto chuva e ar enquanto vento, correspondem ao alto e distribuem-se igualmente entre os homens. Também do alto, é o substrato religioso concretizado em Deus e nos Evangelhos.

A terra, por sua vez, na leitura do poema, encontra-se no lado oposto ao do fogo-sol, da água-chuva, do ar-vento. Corresponde ao baixo. É ponto de desordem, de desequilíbrio. Lugar por excelência da vigência das relações de poder: "os mais véio", "as otoridade", "os ricos", "os grandes", os donos da terra.Diferentemente dos outros elementos da criação, a terra distribui-se de forma desigual entre os homens.

Os quatro elementos primordiais, afirma Juan Edoardo Cirlot, 13 são os pontos cardiais da existência material ao mesmo tempo que modelos das condições de vida espiritual.

Cirlot faz também referência a um quinto elemento, espírito ou quintessência, alma das coisas, princípio vital e que no poema é representado por Deus que é pai, criador e princípio ordenador.

"Pois este pai de famia É o Deus de Soberania, Pai do sinhô e pai meu, Que tudo cria e sustenta

"Ē Deus nosso Pai Amado Que lã do cêu tá me uvindo, O Deus justo que não erra E que prã nós fez a terra"

Configuram-se então, no poema, duas ordens: a divina e a humana. A primeira inspira a ordem natural, fundada no equilibro e na harmonia, na partição equitativa dos elementos da na-

tureza. A segunda se funda no poder e na dominação, focos de desequilíbrio e desordem, na propriedade por parte de uns poucos daquilo que originalmente é de todos.

É na harmonia original da criação, na interação e equilíbrio dos quatro elementos primordiais que se funda sua fonte principal de argumentação e a prova da legitimidade de sua fala.

"Pois o vento, o sol, a lua, A chuva e a terra também, Tudo é coisa minha e sua, Seu dotô conhece bem."

E é embasado nesta verdade, e apoiado pelo valor-de-uso,que o poeta parte para seu questionamento:

"Mas um julgamento eu faço E vejo que julgo bem. Se sou da terra tombém Onde é que tá meu pedaço?"

É a homologia entre a ordem natural e a humana que o poeta propõe.

"Pois a terra é obra da natureza Que pertence a cada um."

"Se a terra foi Deus quem fez, Se é obra da criação, Devia cada freguês Ter seu pedaço de chão."

Completa-se aqui a exposição. Nela já se imbrica a prova que dá autoridade à argumentação do poeta: como todas as colsas criadas por Deus, também a terra deve ser igualmente repartida. A vida social deve ter seu modelo na ordem da natureza, na criação divina.

A posse da terra vai, na visão do poeta, restaurar o equilibrio. Reiteram-se os componentes simbólicos que nela se fazem presentes, ou seja, função maternal enquanto fonte do ser e da vida, proteção contra toda força aniquiladora, fecundidade e regeneração. 14

No poema inscrevem-se ainda as relações sociais e as classes sociais resultantes da quebra da ordem natural.

į

Nos dois primeiros versos

"Sinhô dotô, meu ofiço É servi ao meu patrão" configura-se a oposição básica entre aquele que é servido- o patrão - e aquele que serve, no caso, o agregado. Patrão e empregado colocam-se como pólos extremos de uma ordenação do mundo. Em torno deias, reordenam-se, respectivamente, a posse dos meios de produção (no caso, a terra) e a força de trabalho (o agregagado); os que produzem e os que usufruem do produzido; a educação, o conhecimento das letras e a ignorância, o poder e a sujeição; os dominantes e os dominados.

Da mesma forma, as características do ofício, elemento que liga patrão e empregado, se inscrevem na fala inicial. Na medida em que é um "deserdado" daquilo "que Deus lhe deu", este trabalhador identifica-se com aquele a que Marx se refere em "O trabalho alienado." Seu ofício é servir ao patrão. Sua atividade não é uma prática inerente a ele, algo intrínseco à sua natureza, atividade em que ele se reconhece, mas algo situado fora dele. O homem se torna, dessa forma, um ser deserdado, apartado do objeto de seu trabalho, dos outros seres e de si mesmo. É o agregado: lavrador pobre, estabelecido em terra alheia, que vive nas fazendas cultivando certa porção de terra que não lhe pertence.

O poeta percebe o que o cerca, é capaz de ler o mundo em que se insere. Lê criticamente a realidade das relações sociais de que faz parte. Tem sua visão pessoal sobre tudo isto, sua "filosofia".

Em todo seu texto, perpassa a questão do poder: o poder sobre a terra e o poder do saber. O próprio poeta, enquanto narrador, se coloca desde o início numa relação de submissão ao dizer a seu interlocutor

> "Sinhô dotô meu ofiço é servir ao meu patrão."

Ele não se situa como alguém que faz alguma coisa, que produz algo, mas como aquele que serve e serve a alguém que lhe é superior, "seu dotô, seu coroné", a quem pede licença para falar. Seu interlocutor é aquele

"Seu dotô que istudou munto E tem boa inducação."

O narrador revela uma auto-imagem depreciada na medida em que, diferentemente de seu ouvinte, não domina os poderes que habitam a linguagem, nem a leitura:

"Eu não sei fazê comiço, Nem discuço, nem sermão Nem sei as letra onde mora."

Não me parece haver aqui, entretanto, uma inconsciente introjeção da invalidação e da dominação. Creio tratar-se,antes,de artifício retórico em que o orador "modestamente" se coloca em plano inferior aqueles a quem se dirige, incensando-lhes o orgulho e a vaidade pessoal. Um processo de sedução e de envolvimento do ouvinte, apontado por Barthes, e que varia segundo "a relação da causa a doxa, a opinião corrente normal", constituindo as diferentes formas sob as quais o exórdio se apresenta, visando a captar a benevolência do juiz.

Ou seja, embora confessando-se incapaz de usar apropriadamente as palavras, não sabendo "as letra onde mora", o poeta habilmente joga com a linguagem para obter aquilo de que necessita. Não é sem razão que a retórica é definida como arte da "parole feinte", palavra fingida, simulada.

Configura-se a oposição entre aquele que sabe e o iletrado. O poeta se reconhece à margem do saber institucionalizado e chega mesmo a negar-se alguma forma de saber quando diz

> "Mas porém eu quero agora Dizê, com sua licença, Uma coisa bem singela, Que a gente prâ dizê ela Não percisa de sabença."

É interessante fazer aqui uma distinção entre o saber e a institucionalização do saber. O primeiro aproxima-se do sentido antropológico de cultura e configura algo ligado ã vivência, fruto da relação do homem com o mundo que o cerca; é, nas palavras de Gilberto Velho, la "instância propriamente humanizadora", em que "cada costume, regra, crença, comportamento faz parte do conjunto, dã sentido ãs partes" e responde pela "racionalidade intrínseca de cada cultura". Assim cada agrupamento humano, terá sua prática cultural própria, seu saber. Afasta-se de vez a idéia de superioridade de uma cultura sobre a outra o que, ao longo dos séculos de história do homem, vem justificando colonizações e catequeses, processos de dominação, enfim, em que se pretende impor um arbitrário cultural sobre outro.

A institucionalização do saber vai-se dar através de escolas, instituições oficiais de cultura e outros mecanismos de poder através dos quais os interesses de um grupo - o dominante são colocados como sendo os de todos. Se o primeiro se funda na vivência, na relação direta com o mundo, o outro quase sempre se dá num espaço à parte, desvinculado da vida cotidiana, raramente possibilitando um envolvimento e uma elaboração pessoal daquilo que rodeia os aprendizes. É o espaço dos mecanismos de controle e dominação, garantido pela posse do conhecimento e da linguagem e, finalmente, pela posse dos meios de produção. Poder e saber se associam e se transformam em mecanismos de ideologia; formas de dividir e manter divididos os homens entre inferiores e superiores, subordinados e autoridades.

Este é o sentido latente no parecer do Conselho Federal de Cultura que considera perniciosa uma forma de linguagem afastada do chamado padrão culto ou formal da língua. Ora, a linguagem se constitui na principal produção simbólica do homem. É, portanto, contraditória, trai sua origem e as diferenças sociais em que é gerada. Por essa razão é um dos aspectos da vida social que deve ser controlado, nivelado através de regras gramaticais, portarias e pareceres. Tais mecanismos permitem, âqueles que possuem o saber, o acesso às esferas de poder. Nega-se validade ao saber que surge da vivência, da interação com a natureza e com os outros homens e sacraliza-se o saber proporcionado pela instituição-escola. E não se proporcionam escolas a todas as pessoas...

O poeta tem a percepção dessas diferenças e reconhece o saber que lhe é próprio. Em "cante lá que eu canto cá", 19 polemiza com o poeta da cidade e define a especificidade de sua poesia:

"Nossa vida é deferente E nosso verso também."

Noutros momentos do mesmo poema, o poeta reafirma as bases de seu saber dizendo:

"Repare que a minha vida É deferente da sua A sua rima pulida Nasceu no salão da rua. Jã eu sou bem deferente Meu verso é como a simente que nasce inriba do chão; Não tenho istudo nem arte, A minha rima faz parte Das obra da criação. Mas porêm eu não invejo O grande tesôro seu. Os livro do seu colejo, Onde você aprendeu.

Prá gente aqui sé poeta E fazê rima compreta, Não precisa professô; Basta vê no mês de maio, Um poema em cada gaio E um verso em cada fulô."

Ou ainda,

"Eu canto as coisa visive Do meu querido sertão."

Percebe-se aqui a mesma estreita relação com a ordem divina que é estrutura primordial da natureza. É essa ordem que lhe dá autoridade para em "A terra é naturá" dizer ao seu interlocutor:

> "Mas, porém, eu quero agora Dizê com sua licença, Uma coisa bem singela, Que a gente prá dizê ela Não percisa de sabença."

E é cantando "as coisa visive" do seu "querido sertão" que o poeta revela um saber à parte da escolarização, fruto da vivência. Revela, ainda, uma aguda percepção da (des)ordem social em que se insere. Em sua sabedoria, o poeta vai mexer justamente no ponto fulcral do sistema produtivo de que faz parte e que é a propriedade, a posse da terra concentrada nas mãos de uns poucos. Afinal, "quem não trabaia na roça,/que diabo é que quer com a terra?".

Tudo isto lie da autoridade para, no mesmo tom retórico, aqui já na parte final do discurso, dizer:

"Sem briga, questão nem guerra, Meça desta grande terra Umas tarefa prá-eu"

porque

"De fome tão padecendo Meus fio e minha muié.",

para finalizar dizendo

"Não me deixe deserdado Daquilo que Deus me deu."

Falamos de poderes. Poder sobre a linguagem, sobre a terra, sobre o fruto do trabalho alheio. Poder de decidir o certo e o errado. A vida e a morte.

Quanto à extensão da pretensão do poeta, resta-nos perguntar se a posse de umas "tarefa" de terra não mudaria a estrutura

dos podres poderes<sup>20</sup> que regem nossa vida social.

A resposta nos é dada pelos conflitos entre latifundiários, Indios e posseiros. Pelas mortes e emboscadas. Pelo silêncio de Marçal, Eloy e tantos outros. Para sempre.

### NOTAS

- MEC vê perigo em Chico Bento. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 10/3/85.
- 2. Idem, ibidem.
- 3. Idem, ibidem.
- 4. BARTHES, Roland. A retórica antiga. In: COHEN, Jean et alii. Pesquisas de netórica. Petrópolis, Vozes, 1975. p. 149.
- 5. A esse respeito, veja-se, por exemplo: PAULINO, Maria das Graças Rodrigues. Práticas de seleção de leitura. In: COELHO, H. Ribeiro e CASA NOVA, Vera Lúcia Carvalho (org.). Ensaios de Semiotica. Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura, Belo Horizonte, Faculdade de Letras, UFMG, v.8,
- 6. PATATIVA DO ASSARÉ. A terra é naturá. In: \_\_\_\_\_. Cante lá que eu canto cã. Filosofia de um trovador nordestino. Petrópolis, Vozes, e Ceará Fundação Pe. Ibiapina e Instituto Cultural do Cariri, 1980. p. 154-157.
- 7. Idem, ibidem.
- 8. Dado recolhido em comentário ao Jornal da Manchete, feito pelo jornalista Vilas Boas Corrêa, TV Manchete.
- 9. Este caráter ideológico do conceito de literatura e do corpus da literatura brasileira é abordado, entre outros, por SANT' ANNA, Affonso Romano de. Por um novo conceito de literatura (brasileira). In:

  \_\_\_\_\_\_\_. Rio, Livraria Eldorado, Tijuca, 1977 e MUNIZ SODRÉ, Teonía da literatura de massa.
- 10.FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. In: Resumos 30 congresso de Leitura no Brasil, Campinas, nov. 1981.
- 11.Em sua autobiografia publicada no livro citado na nota 6, Patativa do Assaré nos informa: "Desde muito criança que sou apaixonado pela poesia, onde alguém lia versos, eu tinha que demorar para ouvi-los." p. 15.
- 12. ARISTOTELES. Ante netonica e ante poetica. São Paulo, Difusão Européia do Livro, 1959.
- 13.CIRLOT, Juan Edoardo. Diccionario de símbolos. Barcelona, Editorial Labor, 1969.
- 14. Idem, ibidem.

- 15.MARX, Karl. Economic and philosophic manuscripts of 1844: In: MARX, K. e ENGELS, F. Collected Works. New York, International Publishers, 1975.
- 16.BARTHES, Roland. Op. cit., p. 208.
- 17. Idem, ibidem, p. 152.
- 18.VELHO, Gilberto. O conceito de cultura nas sociedades complexas. In: Conselho Estadual de Cultura. Antegato, Rio, 1979, v. 1, no 1.
- 19. PATATIVA DO ASSARÉ. Op. cit., p. 27.
- 20. Título de uma canção de Caetano Veloso.

# ALÉM DO PRINCIPIO DA IMAGINAÇÃO

RESUMO

Apresentando reflexões sobre a metonímia e a métafora, tanto do ponto de vista retórico quanto psicanalítico, este ensaio analisa um texto poético, em suas relações com atos de linguagem típicos do inconsciente.

# RESUME

Dans cet essai on fait des réflexions sur la métonymie et la métaphore, aussi bien du point de vue rhétorique que psychanalytique. Au cours de l'argumentation on a fait usage d'un texte poétique, dans ses rapports avec des actes de langage typiques de l'inconscient.

Quando um rio encontra obstáculo o seu curso se desvia, assim como o ramo se torce junto à pedra, o vento reflui ao se chocar na montanha. Esta a óbvia lei da natureza, de que não nos excluímos, criaturas que felizmente ainda somos, de mãe comum.

Dois momentos, portanto, na dinâmica vital: o impulso e o desvio, ou, num discurso centrado no comportamento psicológico, a pulsão e o deslocamento. O impulso é intrínseco, seja o elemento a água, a seiva ou o ar, enquanto o obstáculo é extrínseco, está ali, na sua alteridade interposta no caminho. E o extrínseco, na vida subjetiva, nas reações inconcientes, sabe-se que se constituí naquele Outro que se faz inerente ao sujeito, imprimindo nele a ordem cultural através da complexidade da palavra, instrumento codificado, mas ainda assim ambíguo - veja-se a forma etimológica parábola - algo a ser decifrado na sua função representativa, embora o modo autoritário com que se transmite no processo cultural.

Determinando o que se pode fazer, essa palavra rege também o que não se pode fazer, de forma que, ao integrar-se numa determinada comunidade, o sujeito é marcado igualmente pelo não, conceito até então inexistente no seu universo prelingüístico, e que surge explicitado no discurso social. Esse caráter de interdição introjetada é sobretudo fator de autocensura, de um Supereu em que o prefixo não tem a função valorativa de que se investe em Super-Homem, por exemplo, mas a função meramente tática de algo que se coloca sobre, com todas as conotações de opressão. 3

Quando o impulso se desvia, o novo caminho estará necessariamente ligado ao anterior, fixando-se neste o seu ponto de
partida numa relação de contigüidade que não deixa de ocorrer,
mesmo quando se trata de empreender percurso inverso. Forma-se,
portanto, um elo que não é de coordenação e possível autonomia,
mas de subordinação e causalidade, relação de alguma coisa com
aquilo que é, de uma forma ou de outra, essa coisa mesma, vista
sob outro ângulo, ou chamada por outro nome que a encubra ou a
torne manifesta através de uma de suas características principais,
relativamente a este ou ãquele fim.

Se o desvio não se opera senão a partir de uma determinada localização, é a natureza monística desse sistema de relações o que caracteriza o processo, chame-se ele deslocamento, no plano psicológico, ou metonímia, no plano verbal. O vínculo é sintagmático, ou seja, de elementos dispostos numa determinada relação

in praesentía, em que o valor decorre da articulação com este ou aquele ponto de apoio, esta ou aquela substância com que o elemento se relaciona e de que adquire sentido.

Na natureza, o impulso se desvia em função de um obstáculo, ou, dito de outra forma, em função da possibilidade de um escoamento mais fácil, numa depressão do terreno, por exemplo, num vão de pedra, no vale entre montanhas. Do mesmo modo, a carga energética se desloca ao esbarrar na censura. Trata-se, portanto, de um comportamento que se dá no universo simbólico, de um operação intelectual que se processa pela palavra, cuja lógica vou caracterizar aqui como sendo a da divensificação. Processando-se ao nível fenomênico, essa diversificação proporciona, como se demonstrará adiante, um efeito de diferença.

A relação da metonímia com o deslocamento, apesar de ter sido inicialmente apontada por um lingüista, é própria do discurso psicanalítico, em que está em jogo uma motivação de natureza inconsciente: fala-se de certa forma porque não se pode falar de outra, o que sempre explicou, aliás, a linguagem figurada, mas neste caso apresenta a diferença fundamental de que esta outra forma não chega nem a ser accessiível ao conhecimento daquele que fala. É significado barrado. Desejo reprimido.

Mas, se o enfoque psicanalítico veio favorecer o conhecimento da metonímia, a partir da análise do próprio mecanismo psicológico que lhe dá origem, é claro que a metonímia, que, juntamente com a metáfora, resume hoje as múltiplas figuras de linguagem dos manuais de retórica, os tropos das artes poéticas - a sinédoque, por exemplo - não se presta apenas ao registro inconsciente.

Já entre os gregos ensinava a retórica que a metonímia é "o emprego de um nome por outro". Se se usa flauta e/ou violão por serenata, têm-se diferentes nomes para um conceito global, emprego diverso, portanto, daquele em que tais palavras são usadas denotativamente, em sua referência individual: "esta flauta é de prata", "este violão é de pinho".

Também como na natureza, a lei do menor esforço confere. à metonímia um caráter econômico: a parte pelo todo, o continente pelo conteúdo, o produtor pelo produto, o concreto pelo abstrato, etc. "-Leio sempre Drummond" ou "-Leio sempre a poesia de Drummond" são variantes de um mesmo enunciado, ressaltando-se a brevidade da primeira. Razão, cálculo, eis, portanto, os fatores da metonímia, que, por sua vez, é também um fator estético, pelo impacto do ponto de vista no processo do conhecimento.

Consideremos um texto poético - lugar em que o processo de

significação atinge o seu mais alto grau de complexidade. Tratase de um texto breve, ideal, portanto, para exemplificar a poesia, que é visão de mundo condensada, linguagem densa - dicht,
donde Dichtung, poesia, em alemão.

## SERENATA

Flauta e violão na trova da rua que é uma treva rolando da montanha fazem das suas.
Não há garrucha que impeça:
A música viola o domicílio e põe rosas no leito da donzela.

Quando o Poeta diz:

Flauta e violão na trova da rua,

a primeira vista, representa-se a serenata, através do deslocamento sobre os seus instrumentos mais característicos e o tipo de música preferido - a trova - poesía cantada em versos curtos, estribilho, refrão.

Valorização do ponto de vista, ou fixação e ênfase num determinado detalhe, com o consequente obscurecimento de outros seja, como vimos, a procedência sobre o produto, no caso de len Drummond, o objeto pelo sujeito que o porta, como no verso

Não hã garrucha que impeça -

a metonímia provoca o impacto emocional por meio de um processo pragmático, movido pela primazia da razão.

As sinédoques de Uspenskij, lembradas por Jakobson, podem ter esse efeito comprometido pelo seu acúmulo no processo da representação, mas lembre-se, na poesia de todos os tempos, a felicidade do flash cognitivo, que veio a ser tão explorado na narrativa cinematográfica, e que no primeiro verso do poema nos situa, de chofre, na animação da seresta.

No âmbito da metonímia, usam-se nomes diferentes para designar-se uma só coisa: ele pegou o pinho, por pegou o violão, que é feito de pinho. Seja qual for o exemplo, extraído dos manuais de retórica, a diversidade dos nomes com que posso chamar uma determinada coisa está por ela mesma sobredeterminada: mãs-cara, por teatro; velas, por barco; o copo, pela água que contém; a flauta, pela música que produz, ou a garrucha, pela pessoa que a sustenta.

# A QUÍNICA SILÁBICA

Entretanto, quando se trata do comportamento inconsciente, é que o valor intelectual da metonímia se mostra de modo mais objetivo, pois, estando barrado pela censura o significado, de natureza conceitual, é no suporte material dos sons articulados esse produto cultural significante - que se vai projetar o sentido, deslocado, transformado, reduzido, mas de forma sempre realista, na sua seqüência sonora e na sua transcrição gráfica, oferecidas à percepção. 5

Esta a grande colaboração de Lacan, ao valorizar sobretudo o aspecto lingüístico do ensinamento freudiano. Lacan dispunha de subsídios epistemológicos a que Freud, por razões históricas, não teve acesso, como por exemplo o enfoque estruturalista da linguagem e das ciências humanas.

Assim é que, enquanto Freud fala simplesmente em palavhas e nomes, observando nestes os efeitos de condensação, Lacan jã não toma as palavras e os nomes como entidades globais, distinguindo neles o que é significante e o que é significado, e buscando, mais do que o efeito da mensagem, o como do seu processamento.

Leia-se esta passagem de Interpretação dos sonhos:

"O trabalho de condensação nos sonhos é visto na sua maior clareza QUANDO LIDA COM PA-LAVRAS E NOMES. É verdade, em geral, que as palavras amiúde são tratadas, nos sonhos, como se fossem coisas, e por essa razão são capazes de se combinarem justamente da mesma forma que o são as apresentações de coisas concretas. Os sonhos dessa espécie oferecem os neologismos mais divertidos e curiosos."6 (Enfase adicionada).

Ainda sujeito a uma certa perplexidade diante dos novos caminhos que se ofereciam à sua pesquisa a partir do tratamento dado à palavra, Freud passa dos sonhos aos chistes, mostrando que, como estes, eles

se tornam engenhosos e divertidos porque o caminho mais direto e mais fácil para a expressão de seus pensamentos é barrado: eles são forçados a ser assim."

Na verdade, a palavra viria revelar uma complexidade bem maior do que na relação binária significante/significado, apontados como elementos estruturais do signo; complexidade ainda maior

do que a concepção tripartida do enfoque semiótico, em que o concurso do intemphetante, somado ao signo e ao objeto, fixava definitivamente a primazia do fator cultural na linguagem.

Tal complexidade decorre sobretudo do processo de vinculação de significantes a significados, quer se trate do signo propriamente dito, tomado na sua unidade, quer se trate da pulverização do sentido numa seqüência de signos - breve frase ou longo texto - pulverização paragramática que escapa, muitas vezes, a uma determinada intenção de significar.

De qualquer forma, ao descobrir a manipulação verbal operada pelo inconsciente, Freud víu que ela revolucionava de tal forma o conhecimento tradicional das funções da linguagem, que frequentemente se justificava ao tratar do problema que, para ele, so encontra "paralelo" na poesia:

"A maneira mals conveniente de reunir dois pensamentos oníricos que, de saída, possuem em comum, é alterar a forma verbal -de um deles e, dessa maneira, traze-lo até o meio do caminho ao encontro de outro, que pode achar-se similarmente vestido de nova forma de palavras. Um processo paralelo encontra-se envolvido na criação de uma rima, onde um som semelhante tem de ser buscado da mesma maneira que um elemento comum em nosso presente caso. Uma grande parte da elaboração onírica consiste na criação de pensamentos intermediários dessa QUE SÃO AMIODE ALTAMENTE ENGENHOSOS, EMBORA FREQUENTEMENTE PAREÇAM EXAGERADOS; eles constituem então um elo entre o quadro composto no conteúdo manifesto do sonho e os pensamentos oníricos, que são, eles próprios, diversos em forma e essência e que foram determinados pelos fatores excitadores do sonho."10 (Énfase adicionada).

E logo adiante, mais uma observação autocrítica:

"PODE PARECER ESTRANHO QUE A ELABORAÇÃO CNÍ-RICA FAÇA UM USO TÃO LIVRE DA AMBIGUIDADE VERBAL, mas outras experiências nos ensinarão que a ocorrência é bastante comum."11 (Enfase adicionada)

Neste sentido, a importância do trabalho de Lacan, numa época em que a obra de Freud se descaracterizava em multiplas interpretações, foi sistematizar aquilo que de modo esparso, nesta ou naquela conferência, neste ou naquele livro, podia resultar de uma "química silábica". La Um dado significativo da cautela com que Freud fazia tais observações é o fato de, muitas vezes,

registrá-las em notas de pé de página, como em algumas de nossas citações anteriores, e no caso desta última expressão - química silábica - verdadeiro achado para explicar o processo.

O que não se pode esquecer, entretanto, é que tal química verbal era, até então, vista sobretudo através de seu resultado, ou seja, da condensação.

A contribuição de Lacan foi, nesse ponto, antecipada por Jakobson, que lhe preparou o terreno ao classificar os distúrbios da fala segundo os eixos básicos da linguagem - o sintagmático e o paradigmático - vinculando-os, ainda, aos procedimentos retóricos fundamentais: a metonímia, no caso dos distúrbios relativos à contigüidade, e a metáfora, no caso dos distúrbios ao nível da similaridade. Mas, apesar da exaustiva argumentação, a colocação do problema em termos psicanalíticos, ou seja, a relação desses eixos da linguagem com o processo primário - deslocamento e condensação - foi apenas aventada, e de modo bastante vago, na imprecisão dos termos utilizados:

"A competição entre os dois procedimentos, metonímico e metafórico, se torna manifesta em todo processo simbólico, quer seja subjetivo, quer social. Eis porque numa investigação da estrutura dos sonhos, a questão decisiva é saber se os símbolos e as seqüências temporais usadas se baseiam na contigüidade ("transferência" metonímica e "condensação" sinedóquica de Freud) ou na similaridade ("identificação" e "simbolismo" freudíanos."13 (Grifo nosso).

Jakobson apelou para os sonhos, do mesmo modo que lembrou os ritos mágicos, estudados por Frazer, sem maior preocupação de explorar tal relação. Seu objetivo era demonstrar a "Íntima vinculação" da metonímia com o Realismo, enquanto a metáfora se verificaria sobretudo no Romantismo, e, nesse sentido, usou o gumento tradicional de que "a poesía visa ao signo, ao passo que a prosa pragmática visa ao referente". Seu ponto de partida ram os aspectos da linguagem observados em distúrbios e não as artimanhas da linguagem na fala considerada normal.Daí, possivelmente, ter detectado a vinculação da metonímia prosa pragmática, em função do caráter sintagmático desta, е estendido a sua vinculação ao referente, enquanto a ênfase no signo - considerado ao ângulo do significante - caberia à poesia, onde o trabalho com o aspecto fônico da palavra sempre mais evidente.

Essa colocação viria alterar-se na abordagem lacaniana, se-

gundo a qual, estando barrado o significado, a produção metonímica do sentido se processa justamente ao nível do significante. Mas importa observar que hã um ponto coincidente nas duas teorias - o realismo - que cobre, entretanto, concepções diversas: na primeira, é realista a metonímia por se dar na prosa que visa ao referente (significado), enquanto na segunda é realista a metonímia por se dar na própria operação significante, ou seja, no suporte material do signo linguístico, constituído pela realidade física dos sons articulados (o que equivale ao que Jakobson chamou, então de signo).

# DIFERENÇA E MESMIDADE

No mundo natural, a água, o ramo e o vento não se transfiguram ao mudar de rumo em função do obstáculo encontrado, pois pedra e montanha são igualmente elementos naturais, como eles. A natureza é a ordem comum, e a água que se desvia continua água, na transparência de suas características originais.

No plano psicológico, entretanto, e quando se considera o inconsciente, em particular, o obstáculo é ambivalente, como de resto o próprio homem, constituído de natureza e cultura. E ao dizer-se que a censura é obstáculo ambivalente, lembre-se que o que aí se considera é a autocensura, na qual se identificam o sujeito e a sociedade. O segmento desviado - fenômeno predominantemente cultural - não se deixa, pois, reconhecer como sendo de mesma qualidade que aquele que lhe deu origem - fenômeno que, apesar da sua natureza psico-somática, considero aqui como natural, próprio da reação espontânea, ou não elaborada, do sujeito. A energia psíquica se expande, pois, através da diferença, do princípio de thans formação sobre o qual se edifica toda a cultura.

Já o texto freudiano havia mostrado que o deslocamento é um meio, no sentido de possibilitar o curso do desejo, o que só se vai consubstanciar na condensação, tida como a característica mais importante e peculiar da elaboração onírica. O deslocamento não tem, portanto, valor em si - ele pode até não ocorrer no sonho, quando, por falta de censura, ou por relaxamento desta, o desejo se mostra sem disfarce. É o caso dos sonhos de tipo infantil - em que a criança está comendo um doce, por exemplo.

Do ponto de vista retórico, o deslocamento de violão para pinho provoca um efeito de diferença, na medida em que, ao se dizer que alguém pegou o seu pinho, o que se compreende, imediatamente, é que alguém pegou o seu violão, conceito global que

interessa à comunicação.

Mas na vida psicológica, quando é inconsciente a interdição da censura, o conceito global não se deixa reconhecer, fazendo-se perceber apenas ao nível da transformação operada, ou seja, justamente por aquele elemento novo, cuja diferença serve para apaziguar a ansiedade. O que é conotativo passa então a funcionar denotativamente, ainda que o sujeito não alcance a sua significação, como costuma suceder no relato de sonhos: "-Sonhei isto-assim-assim. Que coisa mais sem-pé-nem-cabeça!" Entretanto, por mais incompreensível que seja para o sujeito, esse isto-assim-assim é passível de ser relatado em frases em têm pé e cabeça,isto é, o conteúdo manifesto se expressa por um discurso organizado.

Ainda há pouco, chamei a atenção para a natureza monística da metonímia. E já uma vez, utilizando-me da simbologia matemática, demonstrei a concepção tradicional da metonímia por meio de um conjunto passível de reconhecer-se pela pertinência de seus elementos, relacionados entre si por um vínculo de causalidade subordinativa, ao contrário da metáfora, que se caracteriza pela existência de dois conjuntos, inter-relacionados por uma zona de interseção. Es o vínculo entre esses conjuntos não é subordinativo, mas de coordenação, em função da analogia existente entre ambos, o que confere um aspecto mágico à expressão.

É essa qualidade que desejo agora ressaltar, observando que a existência de uma zona de interseção entre dois conjuntos que caracterizam o processo metafórico, se, por um lado, torna compreensível o processo, por outro lado resulta não ser bastante para explicá-lo. É que uma zona de interseção pode ser vista como lugar da entropia, e esta acomodação econômica de forças diversas e até öpostas diz respeito ao bom senso, enquanto a metáfora não se efetiva por esse tipo de contrádição, mas, sim, pelo paradoxo. A metáfora não é um meio termo, um produto morno, mas é isto e aquilo ao mesmo tempo, operando pelo não-senso. A condensação de conceitos diferentes, que passam a se representar por um nome comum - condensação e/ou concomitância - verifica-se ao nível fenomêmico, como no caso da metonímia, proporcionando, entretanto, um efeito de mesmidade.

Retomando, assim, o raciocínio inicial, a partir da disetença, por um lado, e da mesmidade, por outro lado, chegamos a estrutura metonímica, em que os valores se alternam, se sucedem, e a estrutura metafórica, em que os valores se fundem, se equivalem.

Dito de outra forma, assim se podem classificar os dois procedimentos: a metonímia se explica pelos codigos digitais, en-

quanto a metafora so se compreende pelos codigos analogicos.

No texto de Drummond, por mais que, através de flauta, se possa intuir sekenata, logicamente não há qualquer equivalência, nenhuma fusão entre os dois conceitos, pois não hã entre eles, que possa provocar a sua interseção. O que de fato ocorre nessa sinédoque é que todos os outros elementos da serenata são trazidos por acréscimo. Ainda que prevaleça o sentido global, o que leva a falar-se em "condensação", é preciso estarse atento para o fato de que se trata de um abuso de expressão, abuso que melhor se pode ver no caso da metonímia propriamente dita - ler Drummond, por exemplo - em que a nomeação do Autor é acrescida da evocação da sua poesia, com a vantagem, e lembrese o caráter econômico da metonímia, de se salientar a qualidade sobre o produto. Cada termo guarda, porém, a sua relação de subordinação para com o outro. Quando se diz, pols, que metonímia resulta numa "metáfora", do ponto de vista retórico é preciso que se considere a metáfora assim, entre aspas, observando-se o sentido figurado de condensação, equivalente a redução (e portanto uma relação de contigüidade), sentido registrado, aliás, pelos dicionários.

E no caso da metáfora? Seria possível dizer-se que a mensagem se "desloca" de rua, por exemplo, para

### uma treva rolando da montanha?

A relação entre as duas expressões não é de contiguidade, mas de similaridade, uma vez considerado o contexto das escuras ladeiras de Minas. Aparentemente, o Poeta está sendo redundante. Trata-se de uma economia às avessas, por ampliação, e em vez de despistamento, encontra-se uma explicação. Entretanto, a repetição ampliada, além de ser um recurso musical — e não se esqueça a complexidade da linguagem poética — é sempre feita em variação. Desse modo, o que parece ser explicação, ao invés de elucidar, enigmatiza a mensagem, como adiante se verá, pela nova carga rítmica e semântica introduzida:

Flauta e violão na trova da rua que é uma treva rolando da montanha

Os dois conceitos se condensam, se equivalem, a ponto de se poder chamar um pelo outro: isto, que é aquilo. A relação entre ambos é de coordenação, de co-existência mágica, de tal forma que, falar-se aí em "deslocamento", é também uma abusiva sim-

## O LUGAR DA IMAGINAÇÃO

Para fundamentar a argumetação em torno da metonímia e da metáfora, tomei como objeto este poema de Drummond, de que, propositadamente, tenho usado até agora versos esparsos, de que extraí a exemplificação de que necessitava para o curso desta reflexão. Tais exemplos, ainda que válidos na sua individualidade, como os que se encontram nos dicionários e nos manuais de retórica, passam, entretanto, a apresentar outra feição, se considerados no contexto, no poema como um todo, que é, aliás, o que importa, e o que vamos fazer.

Logo nos primeiros versos, encontramos um jogo verbal que nos faz lembrar aquelas observações de Freud quanto à reunião de pensamentos oníricos que, aparentemente, nada têm em comum: altera-se a "forma verbal" de um deles - e entenda-se aí por forma verbal a imagem acústica, o significante - de forma a trazê-lo até meio caminho ao encontro de outro, "similarmente vestido de nova forma de palavras". Pois esse recurso engenhoso, que tanto serve ao trabalho do sonho 16, quanto ao do chiste 17, atuando ainda nos lapsos 18 e esquecimentos de nomes 19, é o mesmo que serve à poesia, onde, aliãs, Freud buscou inspiração. Freud teve intuição do papel do significante na mensagem, cuja primazia, entretanto, caberia a Lacan sistematizar.

Considerando os primeiros versos do poema, podemos, certamente, afirmar que não se trata de coincidência a sucessão de thova e theva. A supradeterminação dos nomes se tornará clara, quando, uma vez analisado o texto, ele se recompuser como um todo, estruturalmente superior à soma das partes.

Mas recomecemos, devagar, sem esquecer a especificidade do discurso poético relativamente a outro discurso qualquer, notadamente a sua diferença com relação ao discurso psicótico, a que se refere, muitas vezes, a literatura psicanalítica.

Já vimos que, do ponto de vista retórico, flauta, violão e trova são flashes metonímicos da serenata. Entretanto, na medida em que, no texto, flauta e violão

fazem das suas,

já se encontram esses conceitos personificados, possibilitandonos, por um processo metafórico, a intuição de outros conceitos com os quais eles se encontram condensados.

O fato de *flauta* e *violão* constituirem, como vimos, símbolos metonímicos que nos proporcionam, por um processo lógico, a serenata, não impede que essas mesmas palavras venham a constituir símbolos metafóricos, que, por um processo analógico, representam o homem e a mulher.

É sabido que os objetos pontiagudos são símbolos fálicos, enquanto os objetos ocos simbolizam o sexo feminino. No caso de violão, o símbolo é duplamente significativo, na sua condição de fcone: por se tratar de uma caixa e por ter uma forma que lembra o corpo da mulher. Quanto a fazem das suas, trata-se de uma lexia do tipo de "fazer de conta que", "fazer arte", etc. Essa expressão, precedida pela referência à treva, que prepara o cenârio para o proibido, antecipando a desobediência, a "arte", introduz no texto a idéia de transgressão.

O homem e a mulher. A transgressão. Eis-nos diante de dois mitemas, aos quais se vem juntar outro: a fatalidade:

Não hã garrucha que impeça.

Jã observamos o caráter metonímico de gannucha, termo para o qual se desloca o poder daquele que a sustenta. Mas gannucha é também símbolo fálico e, por se tratar de uma palavra mais antiga, conota o poder paterno, a vigilância. E é por essa condição metafórica que a palavra confere sentido ao texto.

Prosseguindo, diz o Poeta:

A música viola o domicílio.

Como em "fazer das suas", "violar domicílio" é um clichê. Na primeira expressão, a transgressão se dá no âmbito doméstico e lembra a inocência. Na segunda, que é frase codificada no vocabulário policial, já o contexto é social, envolvendo, pois, o crime.

E quem pratica, no texto, a transgressão? A música? Esta entraria nas casas, como um fenômeno natural de expansão dos sons. Mas o verso diz mais do que isto. Drummond nos oferece aí um desses pontos nodais da poesia, um feixe de relações em que todo o poema se entrelaça.

Como no caso da "química silábica" registrada por Freud, a química verbal que aí se opera nos dá em víola a recorrência de violão, do primeiro verso, num processo de iteração do significante, análogo ao jogo de thova e theva, já apontado. E o ato de

violar não seria praticado pela música, mas pelo músico que a executa.

ketomando a nossa reflexão inicial, quero chamar a atenção para o fato de que o emprego de música é fundamental no texto, pois é por meio dessa metonimia, ainda considerada do ponto de vista retórico, que se processa o deslocamento, o despistamento do sentido.

Mas a prática psicanalítica mostra que, além desse deslocamento conceitual, existe um outro, que se processa entre significantes. Do mesmo modo que thova repercute em theva e violão em viola, também domicílio projeta donzela, antecipando para o primeiro termo as qualidades do segundo. O sentido insiste no significante, e é assim que o Poeta, ao mesmo tempo em que domina, tecnicamente, a elaboração de seu texto, vem a ser por ele dominado, através da pressão exercida pelo significante.

Como acontece em garracha, donzela é um termo datado, que tem a vantagem de trazer consigo um tempo passado. E ao nos aproximarmos do desfecho do poema - esse momento em que a música, que viola o domicílio, é igualmente quem

.....põe rosas no leito da donzela,

vemos como se desdobra o termo nodal - viola - cuja conotação sexual se atualiza no leito.

No contexto romântico da serenata, as rosas se prestam ao lirismo dos jovens enamorados. No código do amor, já considerado no âmbito mais abrangente da sociedade burguesa, as rosas vermelhas são um signo tradicional do sexo e da paixão. O que está latente nos versos é, pois, uma situação realista, em que se realiza o ato sexual entre a donzela e o músico. É ele quem viola o domicílio e/ou a donzela, deixando em seu leito as manchas da defloração. Dessa maneira, a imaginação do Poeta configura em totas o mitema central do drama paradisíaco — o conhecimento do sexo — nessa metáfora em que se condensam o conteúdo latente e o conteúdo manifesto do poema.

Estaria, pois, reconstituído o mito da queda - o pecado original - nesse feixe de mitemas em torno dos quais se organiza o poema?

Na verdade, além do homem e da mulher, da interdição, da fatalidade da transgressão, de um tempo passado e do ato sexual, é preciso registrar outro mitema, cuja importância possivelmente o tenha tornado óbvio, a ponto de não ter sido, até agora, considerado. É que o mito da queda não poderia concretizar-se sem o seu

agente bíblico: a sedução. E esta aí se encontra, na música, que preside ao posma desde o título, e que sempre foi aliciadora dos sentidos, símbolo universal do arrebatamento emocional, do obscurecimento da razão.

A análise já mostrou que, retoricamente, a metonímia diz respeito ao conhecimento objetivo de um conceito dado, conhecimento que se fundamenta no ponto-de-vista incidindo nesta ou naquela parte, na sua causa ou no seu efeito, na sua forma ou na sua substância, etc., havendo sempre uma relação lógica e linear entre o conceito em questão e este ou aquele nome que venha a designá-lo, como em músico/música, por exemplo. Quanto à metáfora, ao contrário, o conhecimento é subjetivo, nem sempre passível de caracterização, pelo fato de envolver um outro conceito, não dado, com o qual apresenta uma relação analógica, ao nível da imaginação: losas e manchas de sangue, por exemplo, são conceitos que se coordenam, relacionados in absentia no discurso, sem qualquer causalidade entre si.

Esta, por certo, a razão pela qual Aristóteles, apesar de insistir no lógico da analogia - neste caso a cor - acabou por celebrar a metáfora como algo que não se pode aprender, como o procedimento lingüístico em que o poeta conta, sobretudo, com a sua criatividade, com o dom de captar as correspondências. E dotado desse poder de imaginação que o poeta opera a fusão de conceitos, atuando, assim, na química do universo.

## O LUGAR DO INCONSCIENTE

O enfoque psicanalítico, entretanto, veio mostrar que essa química não se verifica apenas entre conceitos - ao nível do significado. Quando este se encontra barrado, reprimido, ela se processa, igualmente, na superfície das palavras, tomadas como coisas, na sua pele, fazendo-me lembrar aqui um verso, possivelmente de Valéry.

le plus profond c'est la peau.

Só assim se compreende o poder de antecipação que têm as palavras, e que pode ser observado, por exemplo, no caso de rimas, que, estando predeterminadas, ou - quem sabe? - sobredeterminadas, acabam dando ao Poeta alguns de seus melhores versos. E assim se evidencia, também, a função como que premunitória do significante, nos pares de palavras que distinguimos no

texto.

And the second s

A conexão de trova e treva, violão e viola e domicilio e donzela forma a cadeia que se projeta horizontalmente, pelo deslocamento do significante, caracterizando, assim, o procedimento metonímico. Por estar o discurso investido de desejo, as palavras de maior carga energética - neste caso treva, viola e donzela - se disfarçam em outras que as antecipam, e, no momento em que, por um processo de substituição, podemos ler uma na outra; no momento em que emerge o significante reprimido, como por exemplo donzela, no lugar de domicilio, como objeto da violação, aí então é que se dá a metáfora.

O que observamos na abordagem retórica, ou seja, o efeito de diferença para a metonímia, e o efeito de mesmidade, para a metáfora, é válido, pois, no caso do enfoque psicanalítico. E é aí que se pode falar na reciprocidade entre os dois procedimentos, por se verificarem, ambos, ao nível do significante.

É comum questionar-se o tratamento da poesia, juntamente com discursos típicos do inconsciente, como vimos fazendo nestas reflexões. E é também assunto delicado prestigiar-se a imaginação poética, em que se tende a enaltecer um certo valor transcendental.

Mas os preconceitos aí estão para serem enfrentados.

A relação da poesia com o inconsciente preside à história da psicanálise. Freud confessou repetidas vezes a sua dívida para com os poetas, favorecido, talvez, pelo fato de a própria Dichtung (poesia) estar contida na Vehdichtung (condensação). E Lacan, cuja obra revela, igualmente, uma apreciável cultura literária, ao tratar da subversão do sujeito pela linguagem, observou que a emergência do sentido se dá na substituição de um significante por outro significante, em

"um efeito de significação que é de poesia ou de criação."22

Esse efeito de significação, que se opera, como vimos, verticalmente, por substituição - ou concomitância - de significantes, é próprio da metáfora, resguardando-se o princípio de analogia que preside ao processo metafórico. Só que não se trata de analogia entre conceitos, ou significados, mas entre significantes. A emergência de sentido independe, pois, do significado que um determinado significante possa ter na cadeia em que se insere. (Veja-se a nota 5).

Considerando, em outra oportunidade, o código lingüístico como um determinado vetor, Lacan mostra como este se cruza com o

inconsciente, caracterizado como outro vetor, o do sujeito, de tal forma que no ato da fala pode ocorrer como que um curto-circuito entre significantes, o que faz com que surja da explosão um significante barrado.<sup>23</sup>

No lapso, no chiste e na poesia, operações lingüísticas em que se verifica uma elaboração cada vez mais complexa, percebese melhor do que no sonho como se efetivam os dois procedimentos: a conexão de significantes, num deslocamento investido de desejo, e a substituição de um significante por outro, reprimido, e que emerge pela liberação da barra.

Vou tomar como exemplo um lapso que observei há pouco, e que, por ter ocorrido num discurso transmitido pela televisão, tem a vantagem de ser do domínio público.

Trata-se de uma fala do Sr. José Sarney, a primeira como presidente da República, logo após o falecimento do presidente Tancredo Neves. Emocionado, e fazendo suas não só as metas políticas do seu antecessor, mas também as palavras deste, Sarney citou aquele apelo de Tancredo à nação: "\_Não nos dispersaremos!" Sucede, porém, que o vetor representado por essa cadeia de significantes, ao cruzar com o vetor do sujeito, provocou um curtocircuito de que resultou o seguinte: "-Não despertaremos!" - logo corrigido: "-Não nos dispersaremos!", etc.

Naquele momento de perplexidade, em que todos nós, brasileiros, assistíamos como que em sonho a reviravolta que se processava na política nacional, o desejo de Sarney falou alto: a revelia, mas alto, com a enfase sincera da emoção. E por paradoxal que pareça, foi nesse momento do seu discurso, nesse repentino desnudamento da subjetividade, logo recomposto, que o presidente Sarney não só falou à nação, e pela nação, mas foi igualmente falado por ela, em perfeita identificação.

Mas, voltando ao nosso poema, e, ainda uma vez, ao jogo verbal apontado nos pares de significantes - trova/treva, violão/viola e domicilio/donzela - creio ter deixado claro que há nessas combinações mais do que coincidência, mais que um efeito ritmico de aliteração, mais do que qualquer rima interna. O que aí se verifica, nessa química silábica, é a insistência do sentido na cadeia significante.

Trova e treva fazem ainda um contraponto com serenata e seneno. E tal tipo de alquimia, regida pelo inconsciente, vai alem de qualquer imaginação, directionando a escritura e subvertendo a criação.

O sentido, afinal, é indicado no tema, ou seja, no início, segundo o ensinamento contido na resposta de Jesus aqueles que

"Isso mesmo que jã desde o princípio vos disse."24

Entretanto, se na própria atividade onírica, em que a elaboração é a mais primitiva, não se pode dizer que o sonho seja o conteúdo latente, muito menos em se tratando da poesia, em que se verifica o mais alto grau de elaboração significativa, se poderia dizer que o conteúdo latente é o poema. Muito mais do que o sonho, a poesia é expressão de tensões, que ultrapassam a bipolaridade constituída pela energia psíquica oriunda do id, e a barreira interposta pela censura. Diferente do sonho, do lapso e do chiste, a poesia é também a elaboração sofisticada de muitos outros antagonismos que constituem a cultura, em geral, e a arte literária, em particular.

#### CONCLUSÃO

Uma pergunta que sempre se faz é se o poeta teria consciência das possibilidades de leitura que o seu texto oferece; se ele teve ou não teve a intenção de dizer isto ou aquilo.

Jã discuti esse problema, em outra oportunidade, 25 e, para que o artista participe, aqui, da discussão, trago o testemunho de Carlos Drummond de Andrade, expresso certa vez a propósito de um outro texto:

"Eu não me dava conta da insistência ou permanência da coisa natural árvore na minha poesia, que considerava apenas como objeto circunstancial e não com o significado cosmico que você lhe aponta. Sabe como é que a gente compõe?

Sem saber que está fazendo uma segunda verbalização da coisa descrita ou narrada... E ESSA SEGUNDA VERBALIZAÇÃO Ñ, NO FUNDO, POR MISTERIOSO QUE PAREÇA, A VERDADEIRA. A outra: um exercício direto de exposição de coisas, exteriores ou interiores. Você me deu o segundo sentido da poesia que no fundo é o primeiro. Fiquei feliz de ser assim "contado" a mim mesmo..."26

Drummond se referia a um ensaio em que analisei a função da árvore em sua poesia, árvore que não é nunca um mero elemento da paisagem, mas constitui sempre uma atualização da Árvore da Vida, ou Árvore da Ciência do Bem e do Mal. Na diversidade dos poemas focalizados, a análise mostrou que a árvore côsmica preside

sempre aos textos, imprimindo-lhes um sentido mítico, seja ela representada pela amendoeira, pela mangueira ou pelo pê-de-café.

Quanto ao poema que hoje consideramos, há um fator que faz reconhecer desde logo a complexidade da elaboração da energia psíquica através da concretização da infra-estrutura mítica, de que o texto é metonímia, e da metáfora da sedução sexual: tra-ta-se do humor. Afinal, não recebem as serenatas, os bailes e os piqueniques a sanção social para o convívio amoroso?

O texto apresenta as características observadas na técnica dos chistes, sendo, entretanto, muito mais do que um chiste, 27 um produto estético fundado numa rica e extraordinária elaboração da linguagem.

Diferente do "poema piada", que tanto deu o que falar nos anos trinta, o humor perpassa estes versos e muitos outros de Drummond, forçando as barreiras da libido reprimida. Isto porque, sendo ele o intérprete de sua cidade interiorana, de sua gente a que, não sem malícia, se chamou "tradicional família mineira", o Poeta tem a vivência das interdições e, mais do que tudo, dos subterfúgios para levantá-las.

É o humor, como prática, que lhe permite enfrentar, com a mesma visão crítica, a repressão interiorana, a opressão das cidades e o drama das nações. O que se dá no plano social ocorre também no plano político, onde a sua poesia tem sido agente de revolução.

Interprete, ele é o que fala a sua língua e a língua do outro. Sua função é fazer circular mercadorias. Seu negócio são os preços - de *inten pretium* - os valores. E como o seu universo é a emoção, ao falar à sua gente, o Poeta, como o Presidente, é também falado por ela - autor e porta-voz da mensagem que enuncia. Essa identificação, entretanto, não é circunstancial e fortuita. É modo de ser, sua condição permanente.

#### NOTAS

- 1. O termo pulsão (Trieb) é usado para distinguir a carga energética específica de um estado de tensão do organismo, da carga energética própria do instinto (Instinkt), que tem a sua razão de ser na satisfação de necessidades, embora os dois termos sejam por vezes usados indistintamente na obra de Freud.
  - Cf. FREUD, Sigmund. "A teoria dos instintos", in Moises e o monotelsmo, Esboço de psicanalise e outros trabalhos. Rio, Imago, 1975, p. 173 e segs.

- Para uma informação breve, mas abrangente, consulte-se de LAPLANCHE, J. e PONTALIS, J.B. Vocabulário da psicanálise. Lisboa, Moraes Editores, 1976.
- E para uma análise da dinâmica pulsional, em que se mostra que a característica da pulsão é o seu ir-e-vir em torno do objeto, circunstancial; a sua reversão, a circularidade do seu percurso, consulte-se ainda
- LACAN, Jacques. Le Seminaire, livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse. Paris, Seuil, 1973. p.163 e segs.
- Quanto ao conceito de deslocamento, que diz respeito à passagem de uma representação a outra de menor intensidade, consulte-se, além do Vocabulário,
- FREUD, S. "A elaboração dos sonhos", in A interpretação dos sonhos, vol. IV. Rio, Imago, 1972. p. 295 e segs.
- . "Sobre os sonhos", in A Interpretação dos sonhos, vol. V, p. 671 e segs., e
- . "A interpretação dos sonhos como ilustração", in Esboço de Psicanalise. Op. cit., p. 194.
- 2. Por oposição ao outro, da relação especular, o Outro diz respeito ao terceiro elemento da formulação edípica, ou seja, o pai, e, por extensão, a cultura, transmitida por uma determinada linguagem, um sistema simbólico. Esse conceito é constantemente retomado na obra de Lacan, e encontra-se expresso desde a Introdução dos Ecrits: "que dans le langage notre message nous vient de l'Autre, et pour l'énoncer jusqu'au bout: sous une forme inversée. (Et rappelons que ce principe s'est appliqué à sa propre énonciation, puisqu'à avoir été émis par nous, c'est d'un autre, interlocuteur éminent, qu'il a reçu sa meilleure frappe).

LACAN, J.Echits. Paris, Seuil, 1966. p. 9.

- Cf. FREUD, S."O ego e o id", in O ego e o id, Uma neurose demonlaca do século XVIII e outros trabalhos. Rio, Imago, 1976. p. 32 e segs.
- 4. DRUMMOND DE ANDRADE, Carlos. "Serenata", in Boitempo & a Falta que ama. Rio, Sabiã, 1968. p. 24.
- 5. Cf. LACAN.J."L'instance de la lettre dans l'inconscient", in Écrits. Op. cit., p. 505: "O que a estrutura da cadeia significante põe a descoberto, é a possibilidade que tempo(...) de me servir dela para significar uma coisa completamente diferente daquilo que ela diz". (Trad. minha).

- 6. FREUD, S.A interpretação dos sonhos, vol. IV. Op. cit., p.315.
- 7. Idem, idem, p. 318.
- Cf. PEIRCE, Charles Sanders. Semiôtica e filosofía. S. Paulo, Cultrix, 1972. p. 93 e segs.
- 9. Cf. KRISTEVA, Julia, Introdução à semanálise. S. Paulo, Perspectiva, 1969. p. 91 e segs.
- 10. FREUD, S.A interpretação dos sonhos, vol. V. Rio, Imago, 1972. p. 689.
- 11. Idem, idem, p. 690.
- 12. Idem, A interpretação dos sonhos, vol. IV. Op. cit., p. 317.
- 13. JAKOBSON, Roman. "Dois aspectos da linguagem e dois tipos de afasia", in *linguistica* e Comunicação. S. Paulo, Cultrix, p. 60.
- 14.Cf. FREUD, S. "Esboço de Psicanallse", Op. cit., p. 194.
- 15.RAMOS, Maria Luiza. Fenomenología da obra líterária. Rio, Forense-Universitária, 1973. p. 112.
- 16.Cf. FREUD,S.A intemphetação dos sonhos, vol. IV, op. cit., p. 316: "Uma de minhas pacientes me narrou um curto sonho, que terminava num composto verbal destituído de sentido. Sonhou que estava com o marido numa festa de camponeses e disse: "Isto tehminahã numa "Maistollmütz" genal". No sonho, tinha ela uma vaga sensação de que era certa espécie de pudim feito de milho uma espécie de polenta. A análise dividiu a palavra em "Mais" (milho), "toll" (louco), "mannstoll" (ninfomaníaco literalmente "louca por homens") e Olmutz (uma cidade na Morávia). Verificou-se que todos esses fragmentos eram remanescentes de uma conversa que ela tivera ã mesa com parentes".
- 17. Idem, O chiste e suas relações com o inconsciente. Rio, Imago, 1977. p. 34: "Um jovem que vinha levando uma vida boêmia no estrangeiro retribuiu, após longa ausência, uma visita a um amigo que morava aqui. O último surpreendeu-se ao ver uma Ehering (aliança de casamento) na mão do visitante. "Como?" exclamou ele, "você casou-se?" "Sim", foi a resposta, "Trauring mas verdadeiro". O chiste é excelente. A palavra Trauring combina ambos os componentes: Ehering transformado em "Trauring" e a sentença "traurig, aber wahr" (triste, mas verdadeiro)".
  - Observação: Tomei a liberdade de corrigir o texto na frase final, pois em lugar de traurig (triste), foi mantida a forma Trauring, que não existe a não ser nesse jogo verbal. Esse erro é repetido numa nota de pê de pâgina.

- 18.Cf. FREUD,S.Psicopatología da vida cotidiana. Rio, Imago, 1976. p. 106: "Em outra ocasião, o mesmo professor disse: "No caso dos órgãos genitais femininos, apesar das muitas Vensuchungen (tentações) - perdão, Vensuche (tentativas)..."
- 19. Idem, idem, p. 20 e segs.: Freud demonstra minuciosamente as razões por que esqueceu o nome do pintor Signorelli.
- 20.Cf. LACAN, J. "I, instance de la lettre dans l'inconscient", in Ecalis, Op. cit., p. 502.
- 21.Cf. ARISTOTELES. Poétique. Paris, Société d'Editions "Les Belles Lettres", 1952. p. 65: "Efetivamente é a única coisaque não se pode tomar a outrem, e é um indice de dons naturais, pois bem fazer as metáforas é perceber bem as semelhanças". (Trad. minha).
- 22.LACAN, Ifchits. Op. cit., p. 515. Nesse mesmo artigo, havia observado: "Mas basta ouvir a poesia, o que era, sem dúvida, o caso de Saussure, para que se faça aí escutar uma polifonia e para que se reconheça que todo discurso se alinha sobre as diversas pautas de uma partitura". p. 503. (Trad. minha).
  - Já no discurso de Roma, ao comentar a lista de disciplinas que Freud indicara como ciências anexas que deveriam constituir uma Faculdade de Psicanálise ideal, Lacan registrou: "Quanto a nós, acrescentaremos, de bom grado: a retórica, a dialética, no sentido técnico que o termo apresenta nos Tópicos de Aristóteles, a gramática e, ponta suprema da estética da linguagem: a poética, que incluiria a técnica, deixada à sombra, do chiste". p. 288. (Trad. minha).
  - Também em outra oportunidade, retomando o famoso exemplo de chiste analisado por Freud familionar perguntou: "ato falho ou criação poética?", in Las formaciones del Inconsciente. Buenos Aires. Nueva Visión, 1979 p. 72. (Trad. minha).
- 23. Idem. Confira-se no artigo "Subservion du sujet et dialectique du désir dans l'inconscient freudien", in Ecrits. Op. cit., p. 805 e 808, os gráficos em que se demonstra o curso dos vetores que concorrem para a significação. O assunto é tratado também, a propósito do chiste, em las formaciones del inconsciente. Op. cit., p. 69.
- 24. Evangelho segundo São João, VIII, 25 apud LACAN, Écrits.Op. cit., p. 266.

- 25. RAMOS, M.L. "O reflexo e a reflexão", In: Memotial. Belo Horizonte, Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas Gerais, 1981. p. 194.
- 26. DRUMMOND DE ANDRADE. Fragmento de carta escrita pelo Poeta em 30/3/81. Arquivo particular.
- 27. RAMOS, M.L. "A ărvore cósmica na poesia de Drummond", in Suplemento Cultural, nº 34, O Estado de São Paulo, 1977.
- 28. LACAN, J. Las formaciones del inconsciente. Op. cit., p. 76:

  "O chiste é a metáfora de uma verdade que se disfarça e que recebe do Outro a sanção que a funda como tal. No curso de um discurso intencional, se produz algo que ultrapassa o querer do sujeito: acidente, paradoxo, mas também criação; HÁ SIGNIFICANTES QUE SE ENTRECHOCAM E ENGENDRAM UM SENTIDO. Está aí o chiste". (Trad. minha. Enfase adicionada).

"En not me dona emb da insistencia m

permanencia da ensanahural areure na minha hoesia.

pre insiderana apenan como objeh circumstancial, e

nodo como o cipatificale crimico fue ocio the apanta.

Sobe como «i pue a pente compot? Sem saba por

estri fazendo como te funda centralização da cosa

ducirta an manada... Se ema reficiela subalização

el, en fruido, pa instencia que pareça, a unhadera.

A anha: um exercicio direto de exposição de cosas,

exteriores ou interiore. Você que olen o tegrando fecilid

da poesia, pue no fruido el o primeo. Toquei belij

de ser assim "contad" a union mequo,

(m) Obrigad, amiga pueride.

Numbeijo, toda a unocida e antija amijado

& dec

Couls Dummed

## HUMOR EM POEMAS DE JÕAO CABRAL\*

#### RESUMO

Neste artigo são analisados poemas de João Cabral de Melo Neto que apresentam a categoria do humor.

### RESUME

Cet article présente l'analyse de quelques poèmes de João Cabral de Melo Neto qui révèlent la catégorie de l'humour.

<sup>\*</sup> Este trabalho é parte da dissertação apresentada para a obtenção do grau de Mestre em Literatura Brasileira (Faculdade de Letras da UFMG - 1980) sob o título IRONIA, SÁTIRA, PARÓDIA E HUMOR NA POESTA DE JOÃO CABRAL DE MELO NETO.

É possível apontar alguns poemas de João Cabral como humorísticos, considerando-se que o humor constitua área pelo trágico e pelo cômico, que oscila entre essas duas fronteiras, que se deixa de algum modo contaminar por um e por outro elemento, sem, contudo, comprometer-se com nenhum deles. Ora se mostra benevolente, ora atinge a extrema amargura, mas revela-se sempre paradoxal: focaliza situações ou figuras que seriam cômicas, se não se apresentassem com uma grandiosidade que as resgata do ridículo; apresenta figuras sofredoras e situações dolorosas sob um aspecto quase cômico, o que as impede de serem de uma compaixão lacrimosa. Ele revela uma espécie de aceltação dos fatos que não se confunde com a resignação. Vega considera o humor como um recurso de que o homem se utiliza para não perder a cabeça, diante de situações sem saída. La so está por Freud, que o tem como rebelde e o inclui entre os métodos desenvolvidos pelo aparelho psíquico para rechaçar o sofrimento sem fugir ao terreno da saúde psíquica.2

O humor, considerado no sentido restrito que sugerem as caracterizações acima referidas, só se registra numa etapa mais avançada da obra de João Cabral e em número relativamente reduzido de poemas. Talvez se possa vê-lo prenunciado em alguns poemas referentes à mulher, em Quaderna ("Jogos frutais" e "A Mulher vestida de gaiola", por exemplo) em que imagens insólitas reduzem a força lírica a que o poeta é avesso. Ele se manifesta de forma evidente em Serial e A educação pela pedra.

Convém lembrar que Benedito Nunes em "A máquina do poema" se refere ao humor neste último livro; não chega, entretanto, a distingui-lo da ironia e da sátira, conforme se está pretendendo aqui.

Os quatro poemas de Sexial 4 reunidos sob o título varones", (p.67), focalizam figuras populares: o administrador José Ferreira, o funileiro Antônio de Siá Teresa, o estranho Severino Borges e o passarinheiro João Prudêncio. O título série foi tirado da literatura clássica espanhola. Fernán Pérez de Gusmán, cronista e poeta do século XV, é autor de um poema encomiástico "Loores de los claros varones de España" onde apresenta exemplos de heroísmo nacional; Fernando del Pulgar, cronista dos reis católicos, escreveu uma série de biografias breves de nobres e religiosos de projeção (bispos e arcebispos) do reino de Leão e Castela, sob o título de Claros varones de Castilla. Segundo a critica, Fernando del Pulgar tem como modelo Generaciones y semblanzas, outra obra de Perez de Gusmán, rando-o por sua criatividade. 5 O fato de seguir-se a "Claros varones", na obra de João Cabral, a série "Generaciones y semblanzas" não deixa dúvidas em relação à origem de tais títulos. Apesar de essas obras espanholas se referirem a homens notáveis, o título adotado pelo poeta brasileiro não causaria, certamente, em contexto espanhol, o mesmo efeito que em nosso meio. que a expressão "claros varones" reflete também o orgulho própria honra e dignidade daquela gente, aplicando-se, perfeitamente, ao homem simples das camadas sociais consideradas riores. Em contexto brasileiro, entretanto, o título causa @s= tranheza por criar uma expectativa que não se concretiza: a que o poema tratará de homens ilustres. Esse efeito poderia considerado apenas irônico, se o desenvolvimento de cada um poemas não desfizesse essa idéla. As figuras são apresentadas de tal maneira, que se depreende, ao mesmo tempo, seu caráter rid1culo ou quase ridículo e certa grandiosidade que as torna peitadas e admiráveis. Todas elas têm um comportamento de exceção relativamente ao grupo social a que pertencem e/ou ao em que são focalizadas - o engenho. O Poeta, ao pôr em evidência a peculiaridade desses homens, embora possa partilhar da que deles tem a sociedade circundante, que seria capaz de rir de sua crença diferente, de sua maneira de ser ou agir, sua admiração por eles e os resgata da pecha de ridículos olhos do leitor.

Os dois primeiros poemas referem-se a homens trabalhadores. A evocação do administrador José Ferreira se faz de forma quase terna, levando-se em conta a habitual secura do poeta:

"Ainda hoje de roupa branca chega na porta da lembrança: e o branco do brim forte outros traços dissolve". (p.67)

Ele se distingula "naquele meio/de bagaceira e eito" por vestir "a mais branca limpeza". Esse branco das vestes de José Ferreira surge à mente do leitor como metonímia de sua pureza de alma, idéia que, paradoxalmente, se confirma na terceira estrofe

"Tanto encandeia a roupa branca que nem deixa ver a alma mansa, que passa a simples peça de roupa branca, interna". (p.67)

Essa mansidão interior, na verdade, longe de ocultar-se, como aparentemente pretendem as palavras do Autor, reflete-se na roupa. Nota-se, porém, nessa estrofe, uma imagem um pouco jocosa:

"alma mansa" identificada com "noupa branca, interna". Isso vai acentuar-se na última, onde se percebe um misto de menosprezo e benevolência pelos adeptos de uma religião desconhecida da maioria. A identificação jã apontada entre alma e roupa, intensificada agora pela imagem da lavadeira são responsáveis pela quebra da seriedade do poema, que corria o risco de ser sentimental:

"E se pensava: os nova-seitas, em coro feito as lavadeiras, lá estão na água do canto, alma e roupa lavando". (p.67)

O uso do verbo na terceira pessoa "se pensava" deixa bem claro que o Poeta se inclui entre os que ridicularizavam os "nova-seitas" e, particularmente, o administrador a quem admirava. É exatamente al que se encontra o sentido humorístico do poema.

A figura do funileiro, deslocada e ambígua, em visita engenho de onde saíra, ocupa o segundo poema. Ele é identificado, familiarmente, como Antônio de Siá Teresa, mas seus hábitos atitudes situam-no em dois mundos diversos e intransponíveis,naquele meio: o dos senhores de engenho e o dos cassacos. Essa condição do funileiro expressa-se através de uma metonímia duzida na primeira estrofe e repetida depois, com pequenas riações: "a pē, mas de gravata". O fato de andar a pé liga-o aos cassacos e torna disparatada sua gravata, seus sapatos "houpas de cidade"; isso causaria a risivel impressão de que ele estava fantasiado de gente importante. Sua presença ali, entretanto, reservaria aquela comunidade maiores impactos: ir entrando pela casa a dentro, comer na mesa, abolir o tratamento cerimonloso, são atitudes tão estranhávels em um homem que anda pé, quanto, naquele meio, ser oposicionista. Observe-se que todas as estrofes - implícita (na segunda) ou explicitamente (nas demais) ressalta essa ideia de estranheza. Na segunda as repetições e as oposições estabelecidas revelam, implicitamente, o espanto causado por Antônio de Siá Teresa; enquanto outras, se registra de forma explicita: "se viu coisa hara", "E outra maior surpresa", "costume estranho", "Dificil direito", "Era dificil compreendê-lo". Nessa insistência do Poeta em afirmar a estranheza causada por alquém que, retornando a seu meio de origem, rompe convenções, pode-se notar um misto de admiração e desdém. O funileiro é retratato, a um só tempo, como quem, seguro de si, desconhece as barreiras impostas pela sociedade e como um atrevido que não reconhece o seu lugar, mente assinalado pelo fato de andar a pé. É interessante observar-se que, se no último verso da primeira estrofe, a expressão "de gravata" se encontra em realce, quer por sua posição final, quer pela adversativa, na última, o realce será para a expressão comprometedora, que o coloca no devido lugar - "mas a pê, qual cassaco". Este último verso faria lembrar que há algo ridículo nesse homem que pretendeu nivelar-se aos que estão acima dele. Contudo, convém reler a estrofe:

"Era difícil compreendê-lo: homem entre homem e os do eito: de gravata, sapato, mas a pé, qual cassaco". (p.68)

Está evidente, aí, que a figura permanece numa faixa intermediária indefinida, imprecisa; identifica-se com o "ocupante sem lugar" de Deleuze, <sup>6</sup> pois não pertence a nenhum dos dois grupos, nem ao do "homem", nem ao dos cassacos, mas participa de ambos, sendo uma figura admirável e ridícula, ao mesmo tempo.

O terceiro poema da série trata de um estranho Severino Borges, homem certamente sisudo, que "vivia estreito qual num pote", mas transfigurava-se à chegada do pastoril:

"Sõ quando vinha um pastoril rompia o pote que o vestiu. e romperia um dique, dado que era a atrizea". (p.69)

A descrição do empenho com que Borges se entrega a essas mulheres, contrastando com seu modo de viver em épocas normais, atinge as fronteiras da comicidade, sem, contudo, penetrar em seu campo. Na última estrofe, ao referir-se à tristeza de Severino vendo-se preso, o Poeta delxa transparecer uma espécie de simpatia complacente pela personagem. Esse aspecto, absolutamente incompatível com o cômico, introduz o poema na área do humor.

Finalmente, o último poema da série, em que o caráter humorístico parece ser mais acentuado. O parasita andarilho, sugestivamente chamado João Prudêncio, participa das séries do nãosenso, e do bom senso, situando-se, pois, na instância paradoxal, na linguagem de Deleuze. Ao mesmo tempo, vagabundo e espertalhão "sô pousando/no engenho que o precisasse menos", a erquer-se do leito antes do surgir do dia, sempre temendo que lhe
cobrassem, em trabalho, o pouso noturno, é o protótipo do homem
livre. Assim, nunca teve sua fuga impedida, nlnguém pôde aprisioná-lo "num eito funcionánio". A imagem utilizada para fixar
esse seu espírito de liberdade é a do pássaro. Sua identificação

com o passarinho se faz gradativamente. As duas primeiras estrofes falam, de forma quase cômica, de dois hábitos "passarinhei-hos": acordar antes do amanhecer e revoar incessantemente. Ainda aí registra-se a presença do verbo pausar, cuja ambigüidade favorece o desenvolvimento da imagem em pauta. Ela se insinua, na terceira estrofe, através do substantivo "arapuca" e do verbo "engaiolar", cujo objeto - "sua juga" - funciona como metonimia de liberdade e do próprio homem livre. A partir da estrofe seguinte, a identificação homem-passarinho se faz de forma direta: são as características físicas - "leve de pele e osso" - é o gesto assustadiço, é "o costume lirico/de se falar sozinho", são as circunstâncias da morte - "caldo em pleno vôo/de Muribara ao Poço". João Prudêncio é o admirável vagabundo, aquele de quem se pode rir, mas a quem não se deixa de invejar.

As quatro figuras focalizadas nesses poemas destoam em seu meio, rompem esquemas sociais geralmente respeitados, através de atitudes insólitas que poderíam despertar o riso, não fosse este neutralizado pela maneira simpática com que são apresentadas. Convém ainda observar que, em contrapartida, é o lado risível dessas personagens que neutraliza o sentimentalismo do poeta, da mesma forma que as imagens insólitas nos poemas relativos à mulher, publicados em Quadena, aos quais já se fez referência.

De natureza um pouco diferente é o humor que se observa nos poemas "Duas das festas da morte" e "O urubu mobilizado", ambos de A educação pela pedra.

"Duas das festas da morte" (p.8) revela uma nova perspectiva da morte, uma nova visão do morto, distanciando-se da amargura com que o Poeta se referiu tantas vezes à morte dos seveninos. A dualidade expressa no título liga-se à descrição dos funerais de adulto e de criança, festas cuja patrocinadora ou agente seria a própria morte.

Na primeira estrofe, em que se focaliza o velório de adulto, parece ser inegável a idéia de representação. Insinua-se nela a encenação das cerimônias fúnebres, quando cabe ao morto o papel de protagonista. Sabe-se que o gosto pela representação, durante a vida, se projeta além dela, sendo válidos, ainda para este século, certos registros e observações feitos por Orozco Díaz sobre a teatralidade que envolvia a morte na época barroca. No poema em tela, cabe ao morto, durante o "ato inaugutal", um papel ambíguo: de orador e de estátua. Orador mudo, sua presença constitui o mais eloquente discurso sobre a morte que inaugura através de sua mais autêntica estátua. Os pontos de intersecção entre cadáver e estátua (silêncio, imobilidade, rigidez) gerado-

res da imagem metafórica são facilmente perceptíveis. Tal imagem, além de suscitar outra - a do caixão como pedestal, sugere nova idéia de representação: tendo o homem, o vivo, deixado de existir, o cadáver, exposto aos visitantes, representa-o durante a cerimônia fúnebre. As roupas correspondem, então, como laço que o prende ainda ãs necessidades sociais de vivo, a uma espécie de fantasia ou caracterização teatral.

O Poeta insiste na idéia de ambig**tid**ade, de dualidade, sugerindo uma associação entre as imagens "ato inaugural", "dia de posse" e uma espécie de iniciação. O neófito ainda se acha preso a dois mundos, o que parece estar expresso com clareza nestes versos:

"o morto mais se inaugura do que morre; e duplamente: ora sua própria estátua ora seu próprio vivo, em dia de posse".

Essa primeira estrofe do poema, com justa razão poderia ser considerada como satírica, lembra "Velório de um comendador", poema de Serial. A mesma aproximação não poderá ser aventada em relação à segunda estrofe.

O prazer propiciado pela morte de uma criança as companheiras advém da inocência destas. Elas desconhecem o sentido patético de que se reveste a morte em seu próprio meio social. A ausência de adultos em enterros de crianças exclui a possibilidade
de introdução de qualquer nota de dor ou desespero, real ou representada, garantindo a autenticidade dos gestos e atitudes infantis.

A identificação do cadáver como boneca faz perdurar, nesta estrofe, a idéia de representação. Note-se que, embora se registrem nessa imagem os mesmos pontos de intersecção metafórica apontados entre estátua e cadáver, há nítida diferença entre as duas representações, a partir da função dos objetos tomados como imagem. A estátua visa a perpetuar a memória de um indivíduo, considerado, geralmente, digno de enaltecimento; destina-se à exposição e pretende despertar a veneração pública. Atende, pois, às solicitações da vaidade humana, ainda que postumamente. A boneca nada tem de individualizante; confeccionada artesanalmente ou fabricada em série, será sempre um brinquedo. Destina-se à prática lúdica infantil da imitação do adulto em seu relacionamento com a criança. Assim sendo, talvez se possa considerar que o adulto, pelo pré-conhecimento do ritual fúnebre, aceite o papel que desempenha nos funerais (muitas vezes programados em vida...),

enquanto a criança, desconhecendo o sentido da morte (como desconhecia o sentido da vida), desprovida ainda da vaidade que afeta o adulto, se deixa levar, passa a ser nas mãos das companheiras um brinquedo impessoal.

Essa visão da morte como patrocinadora de festas, quer como fonte de prazer pela póstuma satisfação da vaidade, quer como propiciadora de inocente divertimento das crianças vivas, pode ser associada ã idéia do humor negro. 8 Neste poema verifica-se a neutralização da tragicidade da própria morte.

"O urubu mobilizado" (p.12) é outro poema em que se manifesta esse mesmo tipo de humor. A presença macabra do urubu, no sertão devastado pela seca, reveste-se de uma roupagem quase cômica. Esse aspecto provém do fato de a ave receber uma caracterização humana - aliás, convém lembrar, de passagem, a observação de Bergson de que o animal só se torna risível ao se surpreenderem nele atitudes ou gestos humanos. 9

O primeiro indício de antropomorfia encontra-se no próprio título - "O urubu mobilizado" - que também sugere não se referirem os versos a um indivíduo apenas. O termo "mobilizado" traduz ainda o estado de emergência, a suspensão da paz, que é, na realidade, o que ocorre no Nordeste durante o período de seca.

As atitudes e certas "caracterIsticas morais" do urubu sertanejo identificam-no com um ser humano muito especial, bem ro, por certo: nada faz para evitar a própria mobilização, pelo contrário; com isso, sacrifica a própria liberdade - "de unubu livre, passa a funcionario" - e prova não ser ambictoso, pois "cala os serviços prestados e diplomas/que o enquadrariam NUM melhor salārio\*; demonstra um interesse incomum pelo trabalho -"veterano, mas aínda com zelos de novato"; entrega-se a uma presa temporária, e de caráter compulsivo, com a seriedade "perfeito profissional". Esses dotes, invulgares no ser humano, caracterizam a atuação da ave de rapina no sertão. Esse interesse, esse zelo extraordinário com que se entrega à tarefa que lhe cabe, redunda em malefício maior para as vítimas da seca - quer irracionais, quer humanas - por não lhes respeitar a vida resta, "aviando com eutanasia o monto incento". Nada mais doloroso que imaginar-se homens e animais ainda vivos serem devorados como se já fossem carniça. Tal idéia expressa por um mismo de base metafórica - "aviando com eutanásia" - sugere ironicamente, a benevolência do urubu, agindo em situação excepcional, já que não pratica atos dessa natureza quando não mobilizado, em épocas normais - "ele, que no civil quer o morto claro".

Além das qualidades acima referidas, as quais seriam admi-

ráveis num ser humano, há, na caracterização antropomôrfica do urubu, outras bem pouco lisonjeiras. Trata-se do oportunismo, da subserviência e dos gestos formalizados. O fato de não emigrar, já considerado anteriormente, revela-se ambíguo, pois indica tembém esse oportunismo. Ele fica e tira partido da situação calamitosa, "vai acolitar os empreiteiros da seca". Está clara sua conivência com os que exploram a catástrofe. Nessa mesma expressão citada, pode-se perceber também a idéia de servilismo conotada pelo verbo "acolitar". Na segunda estrofe é o adjetivo "curvo" que a conota. O Quanto aos gestos formalizados de quem pretende impressionar pelas atitudes exteriores, expressam-se bem nestes versos:

"No ar compenetrado, curvo e conselheiro, no todo de guarda-chuva, na unção clerical, com que age, embora em posto subalterno: ele, um convicto profissional liberal". (p.13)

O urubu do sertão apresenta, pois, algumas qualidades positivas raras no homem, e algumas censuráveis, que se prestam ao ridículo. Umas e outras revelam-se, às vezes, a partir do mesmo aspecto focalizado ou de uma mesma expressão, de forma ambígua e até paradoxal. Constituindo, entre os animais da região, uma exceção por não emigrar, sua permanência ali é, no poema, atribuída à sua capacidade de previsão, o que faz lembrar o fato de, entre os gregos, esta ave ser considerada profética (como o cisne e a águia). Lesse atributo coloca-o, de certo modo, acima do homem, mesmo que não se considerem os miseráveis que lhe servem de pasto, mas também "os empresteinos da seca"...

Observa-se que, neste poema, o leitor vai sendo simultaneamente solicitado por dois pólos opostos: o do trágico e o do cómico, sem que lhe seja possível ultrapassar as fronteiras de um ou de outro. A evocação da verdadeira carnificina provocada pela seca não é amenizada, mas deixa de atingir dimensões trágicas. Parece ser indubitável que aí se realiza o humor negro, embora não se possa deixar de admitir que uma leitura, através de outra perspectiva, revelará aspectos nitidamente satíricos do poema. Basta ver-se por trás do "símbolo negro" (expressão usada pelo Autor em 0 tio) a figura de certos homens. Seria, entretanto, outra leitura.

Se este trabalho tivesse intenção de esgotar o assunto que vem abordando, seria por certo indispensável arrolarem-se aqui alguns outros poemas de A educação pela pedra, onde se registra o humor de forma mais ou menos acentuada. Preferiu-se, entretan-

to, apenas comprovar a presença de tal elemento na obra de João Cabral de Melo Neto, pela seleção e leitura de poemas em que ela se manifesta sob seus dois aspectos de maneira mais evidente.

Verificou-se que, pelo humor benevolente (para usar-se a nomenclatura de Fernandez de la Vega), pôde o Poeta resgatar figuras admiráveis do ridículo a que seriam condenadas quer por quem convivesse com elas, quer pelo leitor e, ao mesmo tempo, conseguiu evitar o sentimentalismo. Através do humor negro, vendo, na morte, duas festas por ela própria patrocinadas e, no quadro doloroso da seca nordestina, a figura quase cômica do urubu, neutraliza-se o sentido trágico da morte, quer num plano individual, como elemento da problemática existencial, quer no plano regional, como consequência da calamidade cíclica.

A feitura de poemas de nítido caráter humorístico dá-se em fase mais avançada de sua obra. Precedeu-a a prática da ironia, 12 da sátira e da paródia. 13 Talvez se possa afirmar que tais experiências tenham constituído o caminho natural para o humor; neste, com a redução da amargura, da ironia e da agressividade da sátira, a quebra da "seriedade" atinge o equilíbrio - não o equilíbrio da lógica, evidentemente, pois o humor se realiza no plano paradoxal.

#### NOTAS

- 1. VEGA, Celestino Fernandez de la. El secacto del humon. Buenos Aires, Nova, 1967.
- 2. Cf. FREUD, Segmund. "El humorismo". In:\_\_\_\_. Obtas Completas.
  Trad. Luiz Lopez-Ballesteros y de Torres. Madrid, Nueva,
  1973. v. III, p. 2998.
- 3. Cf. NUNES, Benedito: "A máquina do poema". In: . 0 donso do tigre. 2. ed. S.Paulo, Perspectiva, 1976. p. 272-274.
- 4. MEIO NETO, João Cabral de. In: Poesias Completas. Rio, José Olympio, 1975.
  - Todas as citações serão feitas a partir dessa edição de Poesías Completas.
- DOMINGUEZ BARDONA, J. Introdução a Claros varones de Castilla. In: PULGAR, Fernando del. Claros varones de Castilla. Madrid, Espasa-Calpe, 1942.
- 6. Cf. DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. Op. cit., p. 44.
- 7. Cf. OROZCO DÍAZ. "La atuación en la vida como personaje teatral". In:\_\_\_\_\_. El teatro y la teatralidad del Barroco.Barcelona, Planeta, 1969. p. 110-115.

- 8. Sobré humor negro, cf. MENDES, Nancy Maria. A quebra da "seriedade" em literatura. In: SOUZA, Eneida Maria de e ANDRA-DE, Vera Lúcia (org.). Ensaíos de Semiötica. Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura, Belo Horizonte, Faculdade de Letras da UFMG, 10: 155.
- 9. Cf. BERGSON, Henri. le tite. Op. cit., p. 3.
- 10. Essa idéia era mais acentuada na primeira edição de A educação pela pedra. (Rio, Autor, 1966. p. 25), onde se lê "secretário" em lugar de "conselheiro", nesse mesmo verso.
- 11.Cf. CHEVALIER, Jean & CHEERBRANT, Alain. Dictionnaire de symboles. Paris, Seghers, 1973.
- 12.Cf. MENDES, Nancy Maria. Sete cemitérios sob perspectiva irônica. In: FIGUEIREDO, Maria do Carmo Lanna de e LOPES, Ruth Silviano Brandão (org.).O ecco e a hoda. Revista de Literatura Brasileira, Belo Horizonte, Faculdade de Letras da UFMG, 2: 159-165.
- 13.Cf. Idem. Morte e vida severina, um texto parodístico. In:
  PAULINO, Maria das Graças e CASA NOVA, Vera Lúcia (org.). Ensaíos
  de Semiótica. Cadernos de Lingüística e Teoria da Literatura, Belo Horizonte, Faculdade de Letras da UFMG, 6: 39-50.

POESIA

### MARESIA

Na garrafa mensageira
leio
laticínios jundiaí ltda, 1952.
E com copos de leite
murchos
brindamos
Enfim S.Ö.S.

São Paulo, Natal de 1983.

## DA PROPRIEDADE PRIVADA

Seu espaço traça-o a régua e esquadro.

Proibido o compasso hélices de pernas de abraços.

E o amor que mais valia?

Barbacena, outubro de 1984.

### VERDE QUE TE QUERO

folhas novas

crescem

na janela minha

brinco de princesa

para quem

por um dia

foi rainha

São Paulo, 15 de maio de 1983

QUE TE QUERO

brinco de janela
na afeição da moça
verde ficou
flor de princesa
na aflição da moça
o moço
brincou

São Paulo, junho de 1983.

# POLÍTICA ÎNTERNACIONAL - PARIS, 1972

O bosque é chique Domingo de manhã A moça passeia Com seu namorado turco.

"Era uma vez
Num povoado de Ancara
Eu era pastor de ovelhas
Passava meses nos montes."

"Era uma outra vez Na Universidade de Ancara Eu era professor de Lingüística Ensinava meses aos moços."

O bosque é chique Domingo de manhã Os moços passeiam as moças Nos lindos cavalos de raça

"Era ainda uma outra vez Caçado de Ancara Tomo a cartilha francesa Ensino meses aos lixeiros (turcos)."

"Hoje é a vez
Na fronteira com a Alemanha
Ensino arma e guerrilha
Ao pastor
Ao professor
Ao lixeiro
(turcos)."

O bosque é chique Domingo de manhã A moça passeia os olhos Nos lindos moços de raça.

São Paulo, 31 de dezembro de 1983,

# AVENIDA 9 DE JULHO, Nº 1066

Na cabeceira da cama So, o cacto.

Esperança murcha Tempo seco.

- O espinho espreita
- O amor so.

São Paulo, outubro de 1983.

Não a vaga quotidiano em croquis. a mas fir me risca reto so bress altos de papel Couché dia en profeto. a mão firme se prende entre DoRoLetas plantadas hos lençois. memória: a borboleta, apressada, corre sem. sabado en maquete. as maos emassam paredes de frontas e de lençois alicence borboleta \$ 5F\$ quei mo na tua asa de seda Belo Horizonte, levereis de 1985.

## MARÉ

Meridianos latitudes longitudes paralelos (que adianta se não sei do indemarcável Greenwich?) Plenilúnio Novilúnio nomisterioso sob que se esconde a geografia de mim (o meu lado claro o meu lado escuro) se é permanente a mistura ou de repente água assim tão pura!

## LADAINHA

Eu queria fazer uma cantiga antiga, de ninar, ou số de amor, ou da cor, minha senhora, de uns olhos, de giolhos, ante vós, e vos amar. Ave no ovo, estarei em vós; fava na terra, estarei em võs; ave no ninho, estarei em võs; seiva no tronco, estarei em võs; vôo no cếu, estarei em võs; fruto na casca, estarei em võs; sumo na fruta, estarei em vós e vos em mim: que vontade danada de dormir! abraço profundo, dentro de vos, e vossos cabelos nos cobrirão de mansinho iremos adormecer.

### VALSINHA

De la musique avant toute chose: aviões maquiavélicos, paes de centeio, teias de aranha, paina na cama, lama na rua, dores lombares. lombos de porco, cores de rosa. tintos teares, ares de santa, asas de xicara, meias de seda, pernas de vidro, vidas de pau, mãos de pilão. Eu e você, avant toute chose, nas madrugadas, seminus, dançavamos, valsas e mais valsas, rumbas, baiões, maxixes sensuais, estranhos na praça, assim, no meio da rua, entre olhares curiosos, sob a lua romântica. sob um anúncio sorridente, nas pedras do calçamento, junto ao passelo, não sei bem onde estávamos. Levemente mordisquei suas orelhas beijei seus olhos febris e o calor de seu coração enchia meus lábios e me enchia de langor enquanto toda a gente nos olhava de mansinho e ia para casa sem saber se nos imitava ou esquecia.

### TROPICAL

Há palmeiras imperiais e coqueiros tropicais. É tudo tão Brasil... Meu amor... me dá áqua de côco? E um beijo, e um abraço, e um pedaço de queijo? Depois o sexo quente, volúpia das delícias, nesta rede, difícil de se equilibrar. Que preguiça! Meu amor, quero um café: um pleonasmo de tão quente e tão preto. Me faz um cafuné gostoso, gostoso. A gente vai sumindo escurinho lentamente seus dedos vão e vem vão e vão. Doce de côco, minha nega, seus olhos me olhando verdemente. Eu gosto de gostar de você. Seu gosto em minha boca me deixa louco, louquinho por você eu faço o que você quiser. Você quer? Faco tudo e mais ainda. Te embalo neste rede branca, neste vento de varanda de casa antiga, você deitada e eu so olhando, e te querendo e você? me quer também? Nos dois neste vento. Eee... gostosura!... Faz muito tempo e até agora, num carinho bom, nós dois.

## FÁBULA

O rei estã nu. mas quem é o rei? a criança que grita o rei está nu é rei a criança ou é um de nós? mas quem é o rei? vestidos do pano do mesmo tecido que faz dele rei também somos reis? mas quem é o rei? será o pavor que a todos inspira? serā a preguiça, será a hipocrisia, será o sabor de fel e terror? será todo o medo que a gente já sente? será a palavra guardada na boca de que está nu? será esta forca, garrotes, torturas, mais finos bambus prá pôr sob as unhas, requintes perversos, vilezas, escárnios, maldades sem fim? será nosso medo, nossa consciência quardada bem fundo em arcas, baús? nossa aquiescência de boi de presépio, nossa precisão de martir, heróis? masquem é o rei? o rei somos nós.

# PoÉTICA FREUDIANA

Nunca este
o desejo é um verso sem fim
o que palavras nuas não goza
o de roçar em silêncios arfantes.
Ah, versos bárbaros escritos na folhinha...
de lua a lua outra poesia jorra e
outra poesia falta.

Cúmplice do tempo o poema real (nunca este) aqui ficaria passaria, quase.

### CONCISÕES

Num verso antigo amor aparece sentimento e palavra que doi. Houve época: palavras andavam pelo mundo leitores liam vias. Entanto, engenheiros do verbo se indagaram: - de que entendemos? Amputaram as pernas das palayras o resto, de fora, diferente. A vida, a vida, a vida intrusa enche estes versos de melancia come tanta poesia sobre poesia. Camões poeta concreto com os galhos da vida furava a face da folha rasgos das pontes do v. Masturbação verbal, hoje o quente: assim se molha a folha ou cada vez mais seca mais recente engenharia: o leitor que se atreva o leitor que se mexa.

### AQUELAS SETE FACES

Se poetas têm sezão as faces do poema são sete: a primeira, tentação, o diabo rimou e comerá; a segunda, ensandecida, na lua cheia, uivos; terceira parece nada pura máscara do ser; e como tampar a quarta de cinzas santas se virá pó, e pó lerás? a quinta, mãe, face mansa onde riem criancinhas; sexta, face mais sensivel gosto ao olhar e tatear; mas quando estão todas juntas sem espelho, sem consolo sem o desvairo e o vazio sem toques e sem pecados, quando bate o poetar passa pelo mundo a face de Deus, aquele que fazes senhor de todas as falas: primeiro verso a ficar.

O serviço de datilografia para este número foi feito por Rosária Helena Andrade.

